




Jenerton Arlan Schütz

OS DISCURSOS PEDAGÓGICOS 
CONTEMPORÂNEOS À LUZ DAS 

REFLEXÕES DE HANNAH ARENDT

Editora Ilustração
Santo Ângelo – Brasil

2026



CATALOGAÇÃO NA FONTE

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0

Editor-gerente: Fábio César Junges
Imagem da capa: IA

Revisão: O autor

Responsável pela catalogação: Fernanda Ribeiro Paz - CRB 10/ 1720

E-mail: eilustracao@gmail.com

www.editorailustracao.com.br

S396d    Schütz, Jenerton Arlan
Os discursos pedagógicos contemporâneos à luz das reflexões 

reflexões de Hannah Arendt [recurso eletrônico] / Jenerton Arlan 
Schütz. - Santo Ângelo : Ilustração, 2026.

225 p.

ISBN 978-65-6135-221-5
DOI 10.46550/978-65-6135-221-5
 
1. Educação. 2. Cidadania. 3. Condição humana. I.  

Título

				    CDU: 37



Conselho Editorial

Dra. Adriana Maria Andreis UFFS, Chapecó, SC, Brasil
Dra. Adriana Mattar Maamari UFSCAR, São Carlos, SP, Brasil

Dra. Berenice Beatriz Rossner Wbatuba URI, Santo Ângelo, RS, Brasil
Dr. Clemente Herrero Fabregat UAM, Madri, Espanha

Dr. Daniel Vindas Sánches UNA, San Jose, Costa Rica
Dra. Denise Tatiane Girardon dos Santos UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil

Dr. Domingos Benedetti Rodrigues UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil
Dr. Edemar Rotta UFFS, Cerro Largo, RS, Brasil

Dr. Edivaldo José Bortoleto UNOCHAPECÓ, Chapecó, SC, Brasil
Dra. Elizabeth Fontoura Dorneles UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil

Dr. Evaldo Becker UFS, São Cristóvão, SE, Brasil
Dr. Glaucio Bezerra Brandão UFRN, Natal, RN, Brasil

Dr. Gonzalo Salerno UNCA, Catamarca, Argentina
Dr. Héctor V. Castanheda Midence USAC, Guatemala

Dr. José Pedro Boufleuer UNIJUÍ, Ijuí, RS, Brasil
Dra. Keiciane C. Drehmer-Marques UFSC, Florianópolis, RS, Brasil

Dr. Luiz Augusto Passos UFMT, Cuiabá, MT, Brasil
Dra. Maria Cristina Leandro Ferreira UFRGS, Porto Alegre, RS, Brasil

Dra. Neusa Maria John Scheid URI, Santo Ângelo, RS, Brasil
Dra. Odete Maria de Oliveira UNOCHAPECÓ, Chapecó, SC, Brasil

Dra. Rosângela Angelin URI, Santo Ângelo, RS, Brasil
Dr. Roque Ismael da Costa Güllich UFFS, Cerro Largo, RS, Brasil

Dra. Salete Oro Boff ATITUS, Passo Fundo, RS, Brasil
Dr. Tiago Anderson Brutti UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil

Dr. Vantoir Roberto Brancher IFFAR, Santa Maria, RS, Brasil

Este livro foi avaliado e aprovado por pareceristas ad hoc.





Aos meus professores e a todos os 
recém-chegados no mundo.





SUMÁRIO

PREFÁCIO����������������������������������������������������������������������������������������������������� 13

INTRODUÇÃO�������������������������������������������������������������������������������������������� 17

1 CARACTERÍSTICAS DAS PRODUÇÕES DO GT07 – EDUCAÇÃO 
DE CRIANÇAS DE ZERO A SEIS ANOS DA ANPED: UM 
LEVANTAMENTO DO PERÍODO DE 2000 A 2017��������������������������������� 27
1.1 Aportes teóricos da Sociologia da Infância���������������������������������������37

1.2 Aportes teóricos da Pedagogia da Infância���������������������������������������52

1.3 Considerações acerca da Sociologia da Infância e da Pedagogia da 
Infância�������������������������������������������������������������������������������������������������68

2 CONDIÇÃO HUMANA E EDUCAÇÃO������������������������������������������������� 83
2.1 A tripartição da condição humana: o trabalho, o fabricar e o agir����85

2.2 O trabalho���������������������������������������������������������������������������������������87

2.3 O fabricar����������������������������������������������������������������������������������������89

2.4 O agir����������������������������������������������������������������������������������������������92

2.5 Educação e infância como problema político���������������������������������103

2.6 Os pressupostos da crise na educação���������������������������������������������117

3 PEDAGOGIA E INFÂNCIA: DA ESPECIFICIDADE DE UMA 
RELAÇÃO��������������������������������������������������������������������������������������������������� 129
3.1 Pedagogia da Infância e pedagogia escolar��������������������������������������130

3.2 Respeitar a “natureza” da criança e a ausência de natureza/ estabelecer 
uma segunda “natureza”�����������������������������������������������������������������������142

3.3 Educação familiar e educação escolar (infantil)������������������������������155

3.4 Igualdade, simetria e desigualdade, assimetria��������������������������������160

3.5 Não diretividade e diretividade������������������������������������������������������167

3.6 Brincar (mundo da criança) e ensinar��������������������������������������������173



Jenerton Arlan Schütz

3.7 A criança plena e a criança em processo de formação���������������������183

CONSIDERAÇÕES FINAIS����������������������������������������������������������������������� 191

REFERÊNCIAS������������������������������������������������������������������������������������������� 201

APÊNDICE�������������������������������������������������������������������������������������������������� 215



PREFÁCIO

Quem diria que aquele “carregador de saco” da pequena cidade 
de São João do Oeste (SC) estaria hoje ocupando um lugar 

de destaque na educação nacional, inserido em um Programa de Pós-
Graduação Stricto Sensu e já com uma vasta produção intelectual, à qual se 
soma este livro que me coube prefaciar!

	Nosso encontro já completou uma década, entre o ingresso no 
Mestrado (que me coube orientar) e o atual momento em que publica sua 
tese de doutorado (também por mim orientada). O Jenerton que conheci 
parece continuar com a mesma energia daqueles tempos e com uma 
capacidade de escrita incomum. Sua trajetória é resultado, em boa medida, 
da força do desejo e encarna o poder transformador que a educação, o 
estudo, pode produzir em alguém. Este testemunho o instiga a promover 
o mesmo “milagre” que nele operou, somando-se àqueles que acreditam 
que uma das tarefas da educação é lutar contra o destino. Devo dizer que 
a minha condição de aposentado se torna mais tranquila quando sei que 
figuras como o Jenerton realizam esse trabalho, dando concretude ao 
esforço intergeracional que é a educação.

	Falando especificamente deste livro, que agora traz o resultado de 
suas pesquisas para um público mais amplo, considero que um dos seus 
méritos, para além da qualidade da escrita e da pertinência do tema, é, na 
apresentação dos artigos a serem analisados, a fidelidade aos argumentos 
explicitados, permitindo ao leitor também posicionar-se, inclusive com 
empatia aos posicionamentos dos autores que serão criticados. Se, nas 
análises realizadas no capítulo final, comete eventuais excessos, o leitor 
tem suficientes indicações para, digamos, corrigir seu ímpeto juvenil e 
crítico (imagino que ele agradeceria essa “homenagem”). Leiam, se for o 
caso, “brigando com o texto”, o que resultará em ganho comum, devido à 
reciprocidade da crítica.

Quando da leitura do livro, me veio à memória a expressão de uma 
aluna do pós-graduação que comunicou indignada que um filósofo que 
esteve em sua escola teria dito: “Vocês são uns podadores de crianças”. 
Não imaginava ela a minha reação: “sim, somos podadores de crianças”, 
e acrescentei: “para quê se poda algo? Creio que para melhor ‘frutificar’ 
e se desenvolver de modo adequado aos nossos propósitos”. Conservada 



14  Jenerton Arlan Schütz

a complexa distinção entre plantas e seres humanos, podemos concluir: 
poda e condução, eis a tarefa de educadores.

Em seu livro, Jenerton, à luz dos autores de referência, critica a 
“ideologia naturalista”, a qual aposta em uma pretensa “sabedoria natural” 
(da sábia mãe-natureza). Citando Lajonquière (1999, p. 36), complementa: 
“[...] o adulto cada vez que se endereça a uma criança abriga o medo de 
vir a ‘estragar’, isto é, de agir contra a natureza”. Como costumo dizer, 
valendo-me da conhecida expressão: “se Maomé não vai a montanha, a 
montanha vai a Maomé”; ao que acrescento, a que preço? Ao preço de a 
montanha não ser mais uma montanha, mas um arremedo, algo capturado 
por Adorno quando critica a semiformação.

Outro aspecto que destaco nesta obra é a reflexão acerca da máxima 
“quando foi que perdemos o bom senso nos assuntos educacionais?”. Não 
acho que o bom senso presente na tradição, que nos trouxe até aqui, diria 
Arendt, deva ser isento de críticas, mas, antes de realizá-las, deveríamos 
manifestar certa boa vontade em reconhecer uma inteligência na tradição, 
o que, volto a dizer, não a isenta de críticas. O escrito de Jenerton aponta 
para uma certa indisposição acadêmica em reconhecer que, mal ou 
bem, esse bom senso merece respeito (sem incensá-lo). As dificuldades 
enfrentadas na educação contemporânea, no que se refere à acolhida das 
novas gerações, parecem diagnosticar a falta que esse bom senso faz quando 
se refere à educação dos pequenos. Um bom exemplo da nossa perda de 
bom senso é a resistência em reconhecer o papel distinto que possuem 
adultos e crianças em relação ao mundo comum.

Há um bom tempo, vemos o sucesso de livros que prescrevem 
“como colocar limites nas crianças”, como que anunciando uma novidade. 
Que de fato pode ser para aqueles que fizeram ouvidos moucos ao bom 
senso. Esqueceram a lição gramsciana de que o bom senso já foi Filosofia 
(filtrada pela práxis). Uma dessas, hoje obviedade, é a de que os adultos 
inventaram a educação escolar. E a inventaram em vários contextos, mas, 
a que nos interessa sobremaneira é a educação escolar proporcionada por 
sociedades republicanas e democráticas. Logo, por mais sedutores que 
sejam os desejos infantis, eles são “filtrados” por valores compatíveis com 
esse tipo de sociedade. Nesse sentido, a escola não pode isentar-se (não há 
neutralidade possível quando os próprios princípios civilizatórios estão em 
jogo; já sua neutralidade refere-se à pluralidade de posições compatíveis 
com os marcos republicanos e democráticos).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 15  

Nesse contexto, é possível entender – e o livro do Jenerton o 
permite – os desdobramentos de um distanciamento da Educação Infantil 
dos marcos de uma escola republicana, ou, em outras palavras, desvincular 
a Pedagogia da Infância da Pedagogia Escolar.

	Quando aluno, Jenerton deve ter-me ouvido falar que considero o 
texto de Arendt sobre a crise na educação o escrito mais provocativo acerca 
do tema. Creio que ele levou isso muito a sério, tanto que é à luz deste – e 
de outros escritos arendtianos –, que elabora sua “pegada crítica”. Uma das 
ideias centrais desse texto é a crítica à noção de “mundo infantil”, forjada 
por Arendt; afinal, se já é um mundo, quem teria autoridade para destituí-
lo?

Uma vez aceita essa pretensa autonomia do “mundo da criança”, 
decreta-se a liberdade das crianças, o que significa entregá-las às suas 
próprias forças: em última instância, abandoná-las. Coisa de uma Pedagogia 
envergonhada de suas responsabilidades (cuidar, educar e ensinar). 

Outra ideia potente – de inspiração arendtiana – refere-se às 
complexas relações entre infância, educação e política. A começar pela 
provocação de que na infância não se faz política (no sentido arendtiano), 
dado que falamos de uma geração “chegante” ao mundo e que é educada 
para, mais tarde, gozar da plenitude da cidadania (não dada aos menores). 

A educação não é e não deve ser “política” (de novo, no sentido 
arendtiano), pois é uma instância que podemos chamar pré-política, 
ocupada mais em formar as novas gerações do que em colocá-las a serviço 
dos interesses políticos de adultos, aptos à ação, mas que optam por 
transferir suas escolhas e responsabilidades às novas gerações.

A política, por seu turno, é “coisa de adultos”, já educados, inseridos 
no e com responsabilidades sobre o mundo comum. Momento em que 
a liberdade assume seu sentido pleno no exercício da cidadania. Como 
campo de ação, pressupõe a liberdade e a responsabilidade a ela inerentes.

O problema, identificado por Jenerton, quando se vincula a 
cidadania a uma ideia de política como “fabricação”, é que a cidadania 
se resume a um exercício com “GPS pré-programado”, fundado em uma 
ontologia. Em contraponto, a posição arendtiana entende a política como 
orfandade assumida (sem corrimãos). A educação, por sua vez, revela o 
modo como lidamos com esse abandono. Temerosos, por um lado, em ver 
nossas tradições desprezadas pelas novas gerações e, por outro, de que elas 
se limitem apenas a essa tradição.



16  Jenerton Arlan Schütz

Jenerton destaca, em seu livro, que é comum, no debate pedagógico, 
a pergunta pelo “centro” do processo educativo, diante do qual as posições 
costumam indicar, tradicionalmente, o professor e, mais recentemente, na 
trilha de certa interpretação de Rousseau, o aluno. Diante desse tema, o 
autor destaca a concepção arendtiana, segundo a qual, “no centro não está 
a criança, mas o mundo pelo qual todo adulto deve se responsabilizar, 
e apostar por sua continuação por meio da familiarização e acolhimento 
dos recém-chegados em seu seio”. O compromisso de uma educação 
republicana, cabe destacar, é com a inserção dos recém-chegados a um 
mundo comum e com a construção das potencialidades de renová-lo.

Acerca desse tema, recordo as vezes em que meus pais ou 
professores deixavam, sob minha deliberação, a realização ou não de algo, 
não sem me aconselhar de antemão e, ao fim, diante de uma deliberação 
equivocada, nos impingir um: “Eu te disse”. Certamente que ponderavam 
acerca do tema em que julgavam a possibilidade de uma deliberação sem 
consequências graves, mas o que hoje assistimos, e é destacado neste livro, 
é ao enfraquecimento generalizado da “responsabilidade adulta para com 
as próprias crianças; os adultos ‘lavaram as mãos’, no dizer arendtiano”.

	Por fim, tenho afirmado que “a função da escola, em uma sociedade 
democrática e republicana, é educar ensinando e ensinar educando. Arte 
que se encontra sempre em algum ponto entre o ‘abandonar’ e o ’sufocar’ 
as novas gerações, a nós todos cabe, em cada contexto, encontrar a justa 
medida”. Creio que o livro de Jenerton ajuda nas escolhas a serem realizadas 
pelos educadores e educadoras em seus referidos contextos. Se não orienta, 
ao menos provoca o pensamento acerca dos temas que suscita. O que não 
é pouca coisa.

Espero ter provocado a leitura desta obra, a qual, arendtianamente, 
não espera a simples concordância, mas convida todos e todas a refletirem 
diante das afirmações e provocações. Desejo uma Boa leitura, como foi 
para mim.

Paulo Evaldo Fensterseifer
Ijuí, maio de 2025



INTRODUÇÃO

Junto com o crescente interesse pela infância está a preocupação 
com a sua educação e a sua institucionalização. Vários são 

os documentos que evidenciam a preocupação com a infância e a sua 
educação.1 Nas últimas décadas têm obtido destaque no âmbito educacional 
pesquisas relacionadas à infância como categoria social, ou seja, pesquisas 
que passaram a reconhecer as suas especificidades na esfera pública. 
Desenvolveram-se, nesse sentido, pesquisas que proclamam as crianças 
como sujeitos de direitos, agentes centrais do processo educacional, capazes 
de produzir cultura, uma vez que portadoras de inúmeras potencialidades 
e capazes de cem linguagens2.

Durante os nossos estudos no Mestrado investigamos as possíveis 
relações entre educação e cidadania à luz das reflexões da pensadora 
Hannah Arendt. Para isso, partimos de uma imersão na obra da autora 
com o intuito de elucidar sua concepção de educação e cidadania. Com 
base na ideia arendtiana de que a razão de ser da educação é o nascimento 
e a chegada de crianças em um mundo que transcende a própria existência 
dos sujeitos – seja no tempo ou no espaço –, buscamos refletir sobre 
as complementaridades e distinções entre os âmbitos da educação e da 
cidadania.

O percurso então assumido pela pesquisa de Mestrado e as 
reflexões oriundas dos estudos desvelaram inquietações e questionamentos 
que, sobrepujando os limites daquela tematização específica, suscitaram 
novas investigações e trouxeram novos temas para a reflexão. Em vista 
dos apontamentos de Hannah Arendt acerca da relação entre educação e 
cidadania, ou entre educação e política, e considerando a emergência de 
novas e até hegemônicas concepções teóricas no campo da pedagogia, as 
indagações foram se avolumando, especialmente no que se refere à educação 
escolar e à infância, com o que emergiu o tema da presente pesquisa. 

1	 Referimo-nos à Constituição da República Federativa do Brasil de 1988 (1990a), o Estatuto da 
Criança e do Adolescente de 1990 (1990b), à Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 
de 1996 (1996) e às Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Infantil (2009).

2	 A expressão “cem linguagens” é utilizada para fazer referência à Loris Malaguzzi, e que é 
frequentemente citada em pesquisas que tematizam a defesa da noção de culturas infantis. A 
infância, nessa representação, é uma condição de potência capaz de gerar culturas e linguagens 
específicas.



18  Jenerton Arlan Schütz

Para dar conta desse espectro temático suscitado, organizamos 
esta obra valendo-nos do método bibliográfico e da pesquisa documental, 
articulado com a abordagem qualitativa e analítico-hermenêutico, uma vez 
que se parte da análise das produções selecionadas para o estabelecimento 
do percurso reflexivo que terá lugar ao longo dos capítulos. Sobre o 
método hermenêutico, no raciocínio de Flickinger (2010), ele renuncia à 
ideia de uma verdade última e incondicionada, e seu campo é a experiência 
ontológica do encontro com o outro na linguagem que se realiza no 
diálogo. Logo, por depender do diálogo e da intersubjetividade, a busca 
da verdade se dá no vaivém das considerações e dos raciocínios dos 
dialogantes, os quais trazem consigo, cada um, a carga de visões de mundo 
e de sentidos particulares os mais diferentes. É justamente desse encontro 
dialógico que nascem as perguntas que, por sua vez, impulsionam as novas 
buscas. Nesse sentido, a busca pela verdade envolve fundamentalmente 
os sujeitos, fazendo com que cada um contribua, a seu modo, na 
elaboração do conhecimento. Tornar transparente o caráter provisório 
de nossas certezas, portanto, é um dos objetivos principais da perspectiva 
hermenêutica. Para Hermann (2003), quando a experiência hermenêutica 
enseja outras possibilidades interpretativas, a educação se desprende 
das amarras conceituais provenientes da visão científico-objetivista e 
da tradição metafísica, e passa, então, a produzir os efeitos benéficos da 
abertura de horizontes e da ampliação da base epistemológica. A escolha 
pela perspectiva hermenêutica se dá justamente pela possibilidade de esta 
nos servir como impulso para o processo autorreflexivo, abrindo-nos 
oportunidades para novas possibilidades de compreensão. 

Para o estabelecimento de um parâmetro referencial, a partir do 
qual fosse possível estabelecer uma linha de análises e reflexões em torno 
da temática em pauta, principiamos com uma pesquisa documental através 
da seleção e análise de 109 produções publicizadas no GT073 (Educação 
de Crianças de zero a seis anos) da Associação Nacional de Pós-Graduação 
e Pesquisa em Educação (ANPEd) no período de 2000 a 2017. Numa 
primeira apreensão, foi possível inferir que os estudos realizados neste 
período se esforçaram em buscar no mundo infantil as respostas para os 
impasses que a condição moderna da infância impõe à sua educação. Com 
isso abriram-se discussões em torno de uma nova valorização da criança 

3	 A escolha pelo GT07 deve-se em virtude de ser um Grupo de Trabalho (GT) de uma 
reconhecida associação científica que envolve especificamente os estudos sobre a infância, a 
criança e sua educação no país, e cujas produções têm subsidiado e, em boa medida, norteado 
a construção curricular, o planejamento, os projetos e as metodologias que operam nas escolas.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 19  

e da necessidade de um novo discurso que não apenas visse a criança 
como indivíduo, mas que a reconhecesse como um sujeito de direitos 
particulares. Perguntamo-nos, então, quais seriam as proposições feitas no 
âmbito dessas pesquisas desenvolvidas no GT07 para a constituição de 
uma linha de compreensões acerca do que seria específico da educação de 
crianças e de que forma essas produções impactaram o ideário pedagógico 
de professores e escolas, especialmente aqui no Brasil.

Assim, com o objetivo de investigar as noções de infância e sua 
educação realizamos, no primeiro capítulo, o mapeamento e a sistematização 
das representações produzidas sobre a(s) criança(s), a(s) infância(s) e a 
sua educação nos trabalhos completos e pôsteres do GT07 da ANPEd, 
estabelecendo-se como recorte temporal o período compreendido entre os 
anos de 2000 e 2017. Analisamos, desse modo, o Quantitativo de Trabalhos 
do GT07 no período de 2000 a 2017 na ANPEd; o Quantitativo de 
Trabalhos e Instituição de origem dos autores; o Quantitativo de Trabalhos 
por região; os Tipos de Pesquisa/Fundamentação; os autores referenciados 
em maior número de trabalhos; e o Quantitativo de Trabalhos com 
Fundamentações na Sociologia da Infância e na Pedagogia da Infância.4

A análise dos respectivos trabalhos confirmou a crescente 
fundamentação dos discursos pedagógicos contemporâneos na Sociologia 
da Infância. Por isso, na seção 1.1 empreendemos esforços para apresentar 
os pressupostos teóricos da Sociologia da Infância e seus aportes para 
pensar as relações entre a infância e sua educação contemporaneamente. Na 
perspectiva sociológica de abordagem da infância nota-se uma ênfase numa 
concepção de infância como uma construção especificamente social, com 
cultura própria, reconhecendo-a em suas múltiplas especificidades. Autores 
como Corsaro (2011), Faria e Finco (2011), Montandon (2001), Prout 
(2010), Quinteiro (2002), Qvortrup (2010), Sarmento (2005, 2018), Sirota 
(2001), entre outros que adotam a perspectiva da Sociologia da Infância, 
quando se referem à educação escolar sugerem que o adultocentrismo (a 
centralidade do adulto no processo formativo), que consideram presente 
nas práticas educacionais, deva ceder lugar à perspectiva que concebe as 
crianças como sujeitos ativos e participantes de forma coletiva da sociedade 
e da cultura em que estão inseridas, entendendo, a partir disso, no que diz 
respeito ao espaço escolar, ser preciso abrir espaços para que estas crianças 
possam ter uma inserção e participação efetivas. Ou seja, sugerem que a 

4	 Focamos a Sociologia da Infância e a Pedagogia da Infância à medida que identificamos nessas 
duas noções uma correlação e uma articulação de concepções que têm pautado o debate sobre 
a infância e a sua educação.



20  Jenerton Arlan Schütz

escola deva tornar-se um ambiente democrático mediante a inclusão das 
crianças nas mais variadas discussões, assembleias, reuniões etc., uma vez 
que estas já têm condições plenas para participar de tais decisões. 

Com base nessa linha argumentativa, as crianças são protagonistas 
sociais, atores ativos e criativos, capazes de operar as suas infâncias e de 
construir suas próprias culturas, além de contribuir na produção do mundo 
adulto. Não obstante, elas possuem condições, habilidades e competências 
suficientes para a intervenção e o auxílio (efetivo/pleno) nas decisões e 
rumos da sociedade. Isso, segundo esses teóricos, deve-se ao fato de as 
crianças já possuírem um genuíno interesse nos assuntos públicos/políticos. 
Dessa forma, é de suma importância que lhes seja dada a oportunidade de 
participação nas discussões e decisões públicas/políticas. Em vista disso, o 
adultocentrismo presente na escola deve ceder lugar à noção que concebe 
as crianças como protagonistas, cidadãs, sujeitos ativos da sociedade e da 
cultura, possibilitando, em certo sentido, que elas e os adultos atuem em 
condições de igualdade nos espaços públicos e nas instituições sociais. 
Ademais, as ideias provenientes da Sociologia da Infância corroboram a 
constituição de um campo específico de estudos sobre a infância no âmbito 
da educação escolar, a saber, o campo de estudos da Pedagogia da Infância. 
E nessa interlocução entre a Sociologia da Infância e a Pedagogia, ou na 
transposição de suas concepções para a educação das crianças, inúmeras 
são as mudanças que vão impactar o trabalho da escola. 

Na seção 1.2, portanto, realizamos a análise das teorizações e dos 
aportes da Pedagogia da Infância para a reflexão sobre a infância e sua 
educação. Com base no pensamento de Gonçalves (2014), Martins Filho 
(2015), Oliveira-Formosinho, Kishimoto e Pinazza (2007), Rocha (1999) 
e Rocha, Lessa e Buss-Simão (2016), entre outros teóricos da Pedagogia 
da Infância, é preciso modificar os espaços da instituição escolar, uma vez 
que estes se encontram contaminados pelo adultocentrismo, que também 
significa um excesso de intervenção dos adultos. De outra parte, aposta-se 
na escuta sensível das crianças5, uma vez que estas estão em e com plenas 
condições de mostrar, inclusive, os melhores caminhos para os adultos. 
Desse modo, nada melhor do que deixar que as crianças ditem os ritmos 
e modifiquem o espaço (ambiente) escolar de acordo com as suas próprias 
necessidades, e não conforme a dos adultos e/ou da própria instituição.

5	 Não estamos negando a importância de ouvir as crianças; o problema está em aceitar realizar 
todos os seus pedidos, anseios e necessidades.  



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 21  

Segundo os pressupostos da Pedagogia da Infância, seguir as 
necessidades e desejos das crianças é condição essencial para uma adequada 
educação. Com isso a criança também passa a ser o centro do processo de 
ensino e aprendizagem. O ato educativo deve estar pautado na simetria 
pedagógica, ou seja, numa relação de mesmo nível entre professor e 
criança – dado que o professor (adulto) deve seguir as crianças e pouco (ou 
nada) ensinar a elas –, sendo o professor um companheiro que estimula, 
acompanha, facilita e anima. A construção dos conhecimentos se dá pela 
criança, que os constrói e organiza, decidindo por ela mesmo quando e 
onde aprender. Ela cria, extrai e abstrai seu conhecimento por meio de 
uma ação de observação ou de experiência da realidade. Para Oliveira-
Formosinho (2007), a criança é uma pessoa com agência (o que a dispensa 
de ser agenciada), que não está à espera de ser pessoa, que já sabe construir 
os saberes e a cultura, que já possui condições para participar como pessoa 
e como cidadã na vida da família, da escola, da sociedade (política).

Na sequência, correspondente à seção 1.3, apresentamos algumas 
considerações acerca do cruzamento entre o campo da Sociologia da 
Infância e da Pedagogia da Infância. Com esse cruzamento pressupõe-
se, de um lado, a necessidade de considerar as crianças como cidadãs em 
ato, o que traz a imprescindibilidade de se levar em conta todas as suas 
manifestações, as suas “cem linguagens”, posto que essas possuem plenas 
condições para participar da esfera política e dos processos democráticos; 
de outro, a preocupação central da educação escolar passa a ser a própria 
criança e as suas necessidades, o modo como ela se constitui em ser 
humano na relação com a cultura e a sua produção, a observação de suas 
especificidades, capacidades criativas, intelectuais, emocionais e expressivas. 
Com isso o foco do processo escolar é transferido para a criança, que passa 
a ser o centro deste processo. Do mesmo modo, a criança já traz em si as 
respostas necessárias para o bom andar da educação, possuindo, inclusive, 
as condições de mostrar os melhores caminhos a serem seguidos pelos 
adultos. A escola deve ser pensada pelas crianças, já que são elas que devem 
ser a referência dos adultos. Nesse encontro entre Sociologia da Infância 
e Pedagogia da Infância pressupõe-se a eliminação de toda e qualquer 
intervenção prejudicial dos adultos na educação das crianças, posto que 
a escola contemporânea se encontra contaminada de aspectos nocivos 
oriundos do exacerbado adultocentrismo.

Como as crianças já são sujeitos e cidadãos plenos, significa que 
os professores devem incluir os seus propósitos e negociar as atividades 
e projetos desenvolvidos na escola, promovendo uma aprendizagem 



22  Jenerton Arlan Schütz

experiencial cooperativa e democrática. Nessa direção, o espaço escolar 
deve ser um espaço alegre, prazeroso, pensado a partir das necessidades 
oriundas das próprias crianças; logo, não é a criança que se adapta à 
escola, mas é a escola que deve se adaptar à criança. Seguindo esta lógica 
de raciocínio, a relação assimétrica entre adultos e crianças é posta em 
questão, uma vez que a superioridade do adulto não permite que se tenha 
o conhecimento pertinente sobre o que constitui o mundo infantil e as 
próprias especificidades da criança. 

Numa direção distinta, e nada assemelhada com essa perspectiva que 
parece consistir na libertação das crianças ante o jugo da autoridade adulta 
na educação escolar, encontramos as reflexões de Hannah Arendt. Assim, 
no segundo capítulo evocamos as reflexões dessa pensadora na perspectiva 
de encontrar possíveis outras chaves de interpretação para as questões da 
infância e sua educação. Arendt é uma autora importante, não pelo volume 
que a educação ocupa em sua obra, mas pela contundência de suas posições 
acerca da infância e da educação. Além disso, a escolha dessa autora tem 
a ver com a sua afinidade com perspectiva republicana de educação, isto 
é, com uma educação interessada e preocupada com os destinos da vida 
comum e com os espaços republicanos, não abdicando, por isso, da ideia 
de que os humanos podem viver juntos, preservar e renovar o mundo 
comum, estabelecer e também cuidar de suas instituições, orientados por 
escolhas e justificativas razoáveis, sob a forma de ações compartilhadas.

Embora poucos escritos de Arendt vinculem-se à abordagem da 
infância e sua educação, os textos A Crise na Educação (2013) e Reflexões 
sobre Little Rock (2004b) são seminais e suas observações indispensáveis 
para se pensar a educação das novas gerações ainda que nos tempos atuais. 
Os textos da autora têm sido cada vez mais divulgados nos mais variados 
meios – acadêmicos e não acadêmicos –, assim como crescem as referências 
e pesquisas acerca de sua obra. 

Nessa recorrência ao pensamento arendtiano, abordamos no item 
2.1 a tripartição da condição humana, demarcada pelas três atividades 
fundamentais: o trabalho, o fabricar e o agir, que caracterizam e constituem o 
mundo humano, cada uma em sua especificidade. No item 2.2 tematizamos 
a condição humana do trabalho, que corresponde à vida, à sobrevivência, 
à satisfação das necessidades. No item 2.3 contextualizamos a atividade do 
fabricar, que corresponde à mundanidade, permitindo que o mundo seja 
duradouro e habitável. Por fim, no item 2.4 tecemos considerações sobre 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 23  

a atividade ligada ao agir, que, por sua vez, corresponde à pluralidade, à 
igualdade.

Pressupondo que a educação escolar tem a ver com o mundo, é 
preciso compreender o que caracteriza esse mundo. De acordo com 
Hannah Arendt, o mundo tem a ver com um conjunto de linguagens e 
heranças simbólicas e materiais, fruto da ação humana, e que, na medida 
em que se constitui comum, se interpõe entre os humanos, possibilitando 
a coesão e também a sua fragmentação. Dessa maneira, o mundo é 
constituído pelo artifício humano, configurando o espaço de convivência 
em que os humanos se encontram, aparecem uns aos outros e constituem o 
significado de seus artifícios, ações, palavras, memórias e histórias comuns.

Considerando esse vínculo entre educação escolar e mundo 
comum, argumentamos, na seção 2.5, que compete à educação estabelecer 
o pertencimento para com o mundo, já que o mundo faz o humano 
ser humano. Com isso se explicita a tarefa do professor como exercício 
de cultivo desse mundo, como esforço de trazer inteligibilidade para o 
mundo, de modo que o mundo tenha sentido para os novos que a ele 
chegam. É mediante a educação escolar que o mundo pode vir a se tornar 
compreensível para as novas gerações, e é por meio dela que se iniciam os 
novos no mundo, o que ocorre pela sua inserção na herança simbólica. A 
seção visa, portanto, a mapear o tema da infância e sua educação nas obras 
de Hannah Arendt, partindo da relação central entre infância-educação-
política, da compreensão do que articula e distingue esses âmbitos, com 
base na investigação do conceito de política e de sua relação com a educação 
e com as dimensões constituintes da condição humana.

No item 2.6 apresentamos os três pressupostos da “crise na 
educação” conforme Hannah Arendt. O primeiro tem a ver com a relação 
entre adultos e crianças, ou seja, com o pressuposto de que existe um 
“mundo da criança”, com o que a autora discorda; o segundo tem a ver 
com o deslocamento do foco do conteúdo ou da matéria de estudos para 
a didática, o que também seria um erro; e o terceiro tem a ver com a 
substituição, em grande medida, do aprendizado pelo fazer, o que a autora 
atribui a uma desastrada influência do pragmatismo na educação. 

Para Arendt, em termos gerais, a educação é um processo que visa 
à inserção dos novos no mundo comum. Para ela, o mundo é produto 
da intervenção humana da fabricação e ação no palco das aparências6; é 

6	 Somos aparência pelo fato de chegarmos a esse mundo e desaparecemos, “[...] vindos de lugar 
nenhum, chegamos bem equipados para lidar com o que nos apareça e para tomar parte no 



24  Jenerton Arlan Schütz

instância que abriga um patrimônio de experiências simbólicas, significados, 
instituições, conhecimentos, linguagens, memórias, histórias, costumes e 
tradições de uma comunidade. Essa inserção tem o objetivo de fazer com 
que os novos se sintam em casa nesse mundo que existia antes deles e que 
permanecerá após a sua partida. Destarte, é por meio da educação que 
somos inseridos no mundo; por isso, é papel dos adultos assumir esse lugar 
de anfitriões do mundo e protetores do patrimônio histórico e cultural das 
gerações que por ele já passaram, responsabilizando-se pela introdução dos 
novos e pela sua conservação.

Por fim, no terceiro capítulo procuramos retomar os elementos 
centrais apresentados nos dois primeiros capítulos a fim de encontrarmos 
pontos de aproximação, complementaridades e divergências entre 
os pressupostos teóricos da Pedagogia e Sociologia da Infância e as 
contribuições do pensamento de Hannah Arendt e de outros autores que 
têm desdobrado suas ideias ou se colocado em sua perspectiva. Tudo isso 
com vistas à fecundação do debate contemporâneo em torno da infância e 
de sua educação.

Para uma maior clarificação do que está posto em toda essa 
tematização, neste último capítulo apresentamos o que podemos 
considerar como pontos de disputa entre as teorizações da Pedagogia da 
Infância e das proposições de Hannah Arendt e demais autores alinhados 
com suas reflexões. Escolhemos para isso algumas linhas de discussão em 
que as diferenças mais fortemente aparecem, ao modo de polarizações e até 
exclusões recíprocas,  como segue: entre Pedagogia da Infância e Pedagogia 
Escolar; entre a noção de um Respeitar a Natureza Infantil e noção de 
Ausência de Natureza/Segunda Natureza; entre Educação Familiar e 
Educação Escolar; entre Igualdade/Simetria e Desigualdade/Assimetria; 
entre Não-diretividade e Diretividade; entre Brincar e Ensinar; entre a 
noção de Criança Plena e a noção de Criança em Processo de Formação. 
Estes são, a nosso ver, os pontos que permitem sistematizar a “disputa” que 
este livro propriamente estabelece, na expectativa de lançar luzes sobre o que 
está em questão, possibilitando, diante deste “conflito de interpretações”, 
novas interpretações.

jogo do mundo” (ARENDT, 2017, p. 39). Aparecer e desaparecer assinala que sempre houve 
um mundo antes de nossa chegada e sempre haverá um mundo depois de nossa partida. Para 
Arendt (2017, p. 35), “ser e aparecer coincidem”, pois nada do que é, é estritamente singular, 
uma vez que sempre está sendo oferecido aos olhos de outros, “[...] nada e ninguém existe neste 
mundo cujo próprio ser não pressuponha um espectador” (ARENDT, 2017, p. 35).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 25  

Por óbvio, toda essa linha de exposições pretende oferecer um 
contraponto a uma forma praticamente hegemônica de pensar a infância e a 
sua educação nos dias atuais, subjacente, inclusive, às diretrizes curriculares 
da educação infantil que, em linhas gerais, endossam os pressupostos da 
Sociologia e da Pedagogia da Infância. À medida que os argumentos que 
se põem na esteira de Hannah Arendt e do que poderíamos tomar como 
ideário republicano no âmbito da educação, pretendemos produzir um 
óbvio constrangimento de boa parte das posições dessa forma atualmente 
hegemônica de pensar a educação da infância. Nessa direção, cabe perguntar 
se o desejo de libertar as crianças da autoridade do adulto – ou dos padrões 
impostos pelo mundo adulto – não faz com que a pedagogia oculte, sob 
a hipótese de uma autonomia infantil, ou da existência de um mundo 
especificamente adulto e outro da criança, o fato de que as crianças são seres 
em formação, e que, por isso, necessitam do cuidado e da responsabilidade 
dos adultos ante os desafios do mundo? E em negligenciando aspectos 
que podem ser tomados como fundamentais no processo formativo, como 
esse cuidado e responsabilidade pelo mundo por parte dos adultos, não 
estaríamos diante de posições flagrantemente antipedagógicas, ou seja, 
diante de um tipo de proposição que, em última instância, conspira contra 
a própria pedagogia?  

E é nesse sentido que propomos esse percurso investigativo, de 
modo que os argumentos possam ser avaliados à luz, especialmente, daquilo 
que nós humanos vimos fazendo como educação das novas gerações, ou 
do que foram as apostas mais adequadas e mais bem-sucedidas no que 
se refere a acolhida de crianças ao nosso mundo humano comum. Tais 
indagações desafiam o âmbito educacional e requerem um relevante debate 
para o qual convidamos os educadores e todos os que, de alguma forma, se 
importam com o tema da infância e de sua educação. 





Capítulo 1

CARACTERÍSTICAS DAS PRODUÇÕES DO 
GT07 – EDUCAÇÃO DE CRIANÇAS DE ZERO A 
SEIS ANOS DA ANPED: UM LEVANTAMENTO 

DO PERÍODO DE 2000 A 2017

As informações que apresentamos neste tópico foram obtidas 
por meio de mapeamento e sistematização das representações 

produzidas sobre a(s) criança(s), a(s) infância(s) e a sua educação nos trabalhos 
completos e pôsteres do GT07 da ANPEd, tendo sido estabelecido como 
recorte temporal o período compreendido entre os anos de 2000 e 2017. 
O recorte cronológico deu-se pelo fato de já haver pesquisas anteriores ao 
ano de 2000, e que investigaram a produção sobre a educação de crianças; 
por exemplo, a pesquisa realizada por Rocha (1999), que apresenta um 
levantamento sobre trabalhos relacionados à educação de crianças de zero 
a seis anos entre os anos de 1990 e 1996. Além desse estudo, a pesquisa 
realizada por Strenzel (001)7 aborda a trajetória da produção científica 
sobre a educação de crianças de zero a seis anos vinculada aos Programas 
de Pós-Graduação em Educação entre os anos de 1980 e 1990.

Nesse sentido, consideramos ser apropriado examinar as produções 
que emergiram a partir de 2000 e que foram divulgadas no GT07 da 
ANPEd; quanto ao ano de 2017, refere-se a nossa entrada no curso de 
Doutorado do Programa de Pós-Graduação em Educação nas Ciências. É 
importante destacar que o levantamento das produções teve por objetivo 
investigar as concepções de criança e infância, o papel que a criança ocupa/
assume no processo educacional, as orientações teóricas presentes nessas 
produções e o delineamento da educação a partir de tais orientações 
teóricas.

7	 Ver Anexo: Trabalhos apresentados na ANPEd entre 2000 e 2017. Na primeira coluna 
consta o número de referência correspondente a cada trabalho exposto. Doravante, quando se 
tratar dos trabalhos apresentados no GT07 durante o período analisado, iremos nos referir a 
este anexo citando o nome do autor e o número de referência de cada trabalho entre parênteses. 
Optamos em seguir este formato pois nem todos os textos possuem um link específico de 
acesso, contudo ressaltamos que o download de cada texto pode ser encontrado em: http://
www.anped.org.br/reunioes-cientificas/nacional e, respectivamente, em http://www.anped.
org.br/reunioes-cientificas/regional.



28  Jenerton Arlan Schütz

Os procedimentos de seleção das produções analisadas foram, 
respectivamente, a leitura dos títulos dos trabalhos publicados a partir do 
ano de 2000 nas reuniões nacionais e regionais da ANPEd, e, a partir 
desta leitura, realizamos a seleção e organização das produções por ano de 
publicação, para que fosse possível, num segundo momento, fazer a leitura 
completa de todos os textos.

Em relação às produções que mapeamos no site da ANPEd, 
selecionamos 109 trabalhos de um total de 379, o que corresponde a 
28,75% da produção total do período analisado. Importa afirmar que há 
trabalhos com mais de um autor; com isso, quantificaram-se 121 autores, 
além de 54 instituições de Ensino Superior envolvidas, definindo-se, desse 
modo, o corpus de análise.

Quadro 1 – Quantitativo de trabalhos do GT07 no período de 2000 a 2017 na ANPEd

Ano de publicação Nº de trabalhos publicados Nº de trabalhos selecionados

2000 20 6
2001 20 4

2002 16 5
2003 9 2
2004 15 3
2005 28 6
2006 26 9
2007 23 4
2008 28 7
2009 21 7
2010 17 7
2011 19 6
2012 23 3
2013 15 5
2014 25 16
2015 31 7
2016 22 7
2017 21 5

Total: 379 Total: 109

Fonte: Elaboração do próprio autor (2019).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 29  

A quantidade de trabalhos selecionados deu-se em decorrência 
da leitura completa de todos os textos. Atentou-se para os trabalhos que 
apresentavam teorizações sobre a criança, a infância e sua educação. Destaca-
se que no ano de 2014 houve considerável produção que se relacionou 
com o nosso propósito investigativo, posto que, nos demais anos, houve 
em torno de 1/3 dos trabalhos selecionados em relação à produção total. 
A partir do quantitativo dos trabalhos apresentados no GT07 da ANPEd, 
operamos com a quantificação de trabalhos e a instituição de origem dos 
respectivos autores.

Quadro 2 – Quantitativo de trabalhos e Instituição de origem dos autores

Instituição de origem Nº de trabalhos apresentados na ANPEd %/Total

UFSC 15 13,76%
PUC-RIO 7 6,42%
UFRGS 7 6,42%
UFMT 5 4,58%

PUC-Goiás 4 3,66%
UFF 4 3,66%
Ulbra 4 3,66%
Unisc 4 3,66%
Uerj 3 2,75%
Ufes 3 2,75%
UFG 3 2,75%

UFMG 3 2,75%
UFMS 3 2,75%
Ufscar 3 2,75%
FURG 2 1,83%

PUC-SP 2 1,83%
UCDB 2 1,83%
Uems 2 1,83%

UFRRJ 2 1,83%
UFU 2 1,83%
UNB 2 1,83%
Unesp 2 1,83%
Unijuí 2 1,83%
Unirio 2 1,83%



30  Jenerton Arlan Schütz

Instituição de origem Nº de trabalhos apresentados na ANPEd %/Total

Unisul 2 1,83%
USP 2 1,83%
UTP 2 1,83%

Semed-MS 1 0,91%
Feevale 1 0,91%
Udesc 1 0,91%
Uece 1 0,91%

UEPB 1 0,91%
UEPG 1 0,91%
Ufba 1 0,91%
UFC 1 0,91%
UFFS 1 0,91%
UFGD 1 0,91%

UFS 1 0,91%
Ufpe 1 0,91%
Ufpel 1 0,91%
UFPB 1 0,91%
UFPR 1 0,91%
UFRJ 1 0,91%
UFRN 1 0,91%

UFSJ 1 0,91%
Umesp 1 0,91%

Uminho/Port 1 0,91%
Uneb 1 0,91%
Unesc 1 0,91%

Unicamp 1 0,91%
Unifal-MG 1 0,91%
Unilasalle 1 0,91%
Unimep 1 0,91%
Unisinos 1 0,91%

Fonte: Elaboração do próprio autor (2019).

Constatamos que a UFSC possui a maior participação dentre as 54 
instituições vinculadas aos 109 trabalhos analisados, inclusive tendo mais 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 31  

produção do que a PUC-Rio e a UFRGS juntas, que são, respectivamente, 
a segunda e a terceira instituição com maior participação no GT07 entre 
os anos de 2000 e 2017. Além disso, o quadro confirma uma ampla 
variedade de instituições participantes na produção sobre a educação de 
crianças de zero a seis anos, entretanto, pelo período que analisamos, 
podemos considerar que grande parte da produção das instituições ainda 
é limitada, ou seja, levando-se em consideração a produção de 18 anos, 
constata-se que, das 54 instituições analisadas, 40 delas não representam 
2% de produção no GT neste período.

Nos 109 trabalhos analisados, quantificaram-se 121 autores. Este 
número deve-se ao fato de 10 trabalhos possuírem mais de 1 autor. Levamos 
em consideração a instituição na qual cada autor estava vinculado. Desse 
modo, os 10 trabalhos com mais de 1 autor e instituição de ensino foram: 
em 2009, 1 trabalho apresentado com 1 autor da UFRN e 1 da UFRGS, 
além de 1 trabalho com 1 autor da PUC-Rio e 1 da Uerj e outro trabalho 
envolvendo 1 autor da UFRGS e 1 da Udesc; em 2011 apresentou-se 
um trabalho que envolvia 1 autor da Unisc e 1 da UFRGS; em 2012, 1 
trabalho com 2 autores vinculados à UFMT e 1 vinculado à PUC-SP; em 
2014 foi apresentado um trabalho com 1 autor vinculado à Semed-MG e 
outro vinculado à UCDB; já em 2015, 1 trabalho com 1 autor vinculado 
à Unisul e 1 autor vinculado à UFSC, além de um trabalho envolvendo 2 
autores da UFMT e 1 autor da Uminho/Portugal; em 2017 apresentou-se 
um trabalho com 1 autor da UFFS em parceria com 1 autor da UFSC e, por 
último, 1 trabalho envolvendo 1 autor da UFSC e um vinculado à Unisul. 
Nesse sentido, em 10 trabalhos, 12 autores estão vinculados à coautoria 
e, somando-os aos 109 trabalhos, temos os 121 autores quantificados nas 
análises.

A partir dessa quantificação buscamos analisar o quantitativo de 
trabalhos publicados por região, operando com a origem das instituições 
de ensino vinculadas às produções.



32  Jenerton Arlan Schütz

Gráfico 1 – Quantitativo de trabalhos por região

Fonte: Elaboração do próprio autor (2019).

Pode-se perceber que o quantitativo promove a grande influência e 
preeminência da Região Sul e Sudeste nas produções apresentadas no GT07 
durante o período analisado. Juntas, as duas regiões representam cerca de 
78% das produções científicas do GT. Além disso, é importante destacar 
a baixa produtividade da Região do Nordeste neste GT. Os trabalhos 
foram apresentados, respectivamente, em 2000 (1 trabalho), em 2006 (2 
trabalhos), em 2009 (4 trabalhos) e em 2015 (1 trabalho). Merece ainda 
mais destaque, contudo, a não produtividade no GT07 da Região Norte 
durante os 18 anos de produções analisadas. Ademais, também registramos 
a produção de um trabalho (na condição de coautor) da Universidade do 
Minho de Portugal no ano de 2015.

Conforme a Base de Dados do Sistema de Informações 
Georreferenciais da Capes8, no ano de 2019 o Brasil contava com 4.526 
Programas de Pós-Graduação – Stricto Sensu. A concentração por Região é: 
Sudeste com 1.975 Programas, Sul com 976, Nordeste com 929, Centro-
Oeste com 377 e Norte com 269. Lembramos que essa concentração 
influencia diretamente nos trabalhos apresentados por Região (Quadro 3), 
posto que a sua maioria provém dos Programas.

8	 O site do Sistema de Informações Georreferenciais da Capes está disponível para acesso e 
consulta pública em: https://geocapes.capes.gov.br/geocapes/.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 33  

Do ponto de vista do tipo de produção analisada, operamos com 
uma divisão que organiza os trabalhos destacados em dois grandes grupos: 
artigos de fundamentação teórica e artigos de fundamentação empírica.

Gráfico 2 – Tipos de pesquisa/fundamentação

Fonte: Elaboração do próprio autor (2019).

Como resultado dos dados encontrados, no primeiro grupo 
apresentam-se pesquisas que visam a problematizar as relações entre a(s) 
criança(s), infância(s) e sua educação, baseando-se nos saberes de diferentes 
campos do conhecimento, como a Filosofia, a Antropologia, a Sociologia, 
a Psicologia, a História, a Pedagogia, entre outros. Já no segundo grupo 
podemos observar investigações que se atém à realidade da escola, da 
criança, dos professores, das relações pedagógicas, do espaço escolar, etc., 
partindo de informações, diários de bordo, cadernos de campo, dados, 
registros, entrevistas e conhecimentos produzidos por meio de incursões 
nos ambientes escolares.

De maneira análoga, as fundamentações empíricas buscam 
evidenciar o que constituiria e/ou deveria constituir a realidade cotidiana; 
além disso, tais pesquisas visam a cunhar conhecimentos, metodologias, 
técnicas, procedimentos e instrumentos que qualifiquem as pesquisas com 
crianças em creches e/ou pré-escolas, dando ênfase à escuta de suas vozes.

O mapeamento dessa diferenciação das pesquisas é de suma 
importância, pois nos auxilia na compreensão das concepções e teorizações 
produzidas acerca da(s) criança(s), da infância(s) e do(s) delineamento(s) 
que a educação assume e/ou deveria assumir a partir de tais pesquisas. 
Do mesmo modo, é possível considerar que as pesquisas de cunho teórico 



34  Jenerton Arlan Schütz

não se vinculam apenas a um ou outro autor específico, como também 
apresentam uma variedade de fundamentações e áreas do conhecimento.

Nessa direção, buscamos operar com os autores que mais foram 
referenciados nos trabalhos e a sua respectiva área do conhecimento. Nesse 
sentido, operamos com os 6 autores mais referenciados nos trabalhos 
analisados.

Quadro 3 – Autores referenciados em maior número de trabalhos

Autores Áreas do conhecimento ANPEd Nº – %

SARMENTO, Manuel J. Sociologia 33 – 30,27%
ROCHA, Eloísa A. C. Pedagogia/Educação 25 – 22,93%
CORSARO, William A. Sociologia 24 – 22,01%
FOUCAULT, Michel Filosofia 21 – 19,26%
KRAMER, Sônia Pedagogia/Educação 20 – 18,34%
VIGOTSKI, Lev S. Psicologia 17 – 15,59%

Fonte: Elaboração do próprio autor (2019).

Ao procedermos essa análise, é cabível afirmar que há uma 
predominância de autores vinculados à perspectiva teórica da Sociologia, 
configurando um campo específico denominado Sociologia da Infância. 
Do mesmo modo, é importante destacar que a autora Eloísa Rocha 
(1999), vinculada à área da Pedagogia, apresenta perspectivas e pilares que 
contribuem na configuração da denominada Pedagogia da Infância. Nessa 
direção, os pesquisadores ligados à Sociologia configuram 52%, enquanto 
os vinculados à Pedagogia somam 41% das contribuições nas produções 
apresentadas durante o período analisado.

Importa lembrar que a indicação de uma interface mais expressiva 
com a Sociologia e a própria Pedagogia em detrimento da Psicologia, 
possa, talvez, representar uma alteração de modelo de orientação teórica e 
prática para a própria Pedagogia. Este fato condiz com o crescente debate 
em torno da Sociologia da Infância e das contribuições da Pedagogia da 
Infância para a educação de crianças menores de 6 anos, buscando-se 
delimitar as especificidades das crianças. Tais perspectivas têm ganhado 
destaque e passaram a se configurar como campos de estudos da e para a 
Educação Infantil, conforme destacado no quadro a seguir.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 35  

Gráfico 3 – Quantitativo de trabalhos com fundamentações na Sociologia da Infância e 
na Pedagogia da Infância

Fonte: Elaboração do próprio autor (2019).

Coaduna-se com esse Quadro a crescente perspectiva de uma 
abordagem considerada mais multidisciplinar e interdisciplinar; com isso, 
rompe-se com o tradicional domínio dos estudos oriundos da Psicologia, 
principalmente da Psicologia do Desenvolvimento, que fundamentam 
a sua concepção de infância e criança a partir do modo de pensar bio-
psicológico, em síntese categorizando a infância e os sujeitos infantis em 
um modelo considerado universal, a-histórico, padronizado e desvinculado 
das relações socioculturais.

A emergência dos estudos vinculados à Sociologia e à Pedagogia 
da Infância é intensa nos trabalhos analisados, uma vez que podemos 
aferir que, a cada trabalho com fundamentação na área da Psicologia, 
temos aproximadamente três trabalhos fundamentados ou na Sociologia 
da Infância ou na Pedagogia da Infância, o que demonstra a crescente 
importância dessas perspectivas teóricas para com o campo das pesquisas 
sobre a(s) criança(s) a(s) infância(s) e sua educação.

Consideramos que nesse movimento, que preza pela superação 
da influência dos modelos da Psicologia do Desenvolvimento, inserem-se 
também os estudos vinculados à Antropologia da Criança; estes configuram 
em torno de 14% dos trabalhos apresentados durante o período analisado. 
Uma das referências nesse campo de estudos, Clarice Cohn (2005), 
reitera que, ao contrário de seres incompletos, treinando para a vida 
adulta, encenando papéis sociais enquanto são socializados ou adquirindo 



36  Jenerton Arlan Schütz

competências e formando sua personalidade social, as crianças passam a 
ter uma função ativa na definição de sua própria condição. Ainda para a 
mesma autora, como as crianças são produtoras e reprodutoras de cultura, 
elas teriam muito a ensinar, pois expressam questões que os adultos não 
têm em seu escopo.

Percebe-se, nesse sentido, uma crítica endereçada aos modelos 
advindos da Psicologia do Desenvolvimento, pois a aproximação da 
Pedagogia à Sociologia da Infância e à Antropologia da Criança pode 
ser justificada pelo desdobramento na compreensão das diversidades da 
infância para com o adulto. Para Corsaro (2011), foi, principalmente, 
a abordagem behaviorista da Psicologia do Desenvolvimento, com sua 
concepção de criança passiva, que influenciou os estudos da Sociologia 
da Infância a partir das últimas décadas do século 20. Além disso, 
podemos considerar que a aproximação da Pedagogia com outras áreas de 
conhecimento deve-se ao fato de esta buscar compreensões e contribuições 
que permitam reconhecer a pluralidade das crianças e o modo que estas 
vivem as suas infâncias9. Para Momo (041), os estudiosos da Sociologia da 
Infância consideram a infância uma construção social, história e cultural, 
e, com isso, buscam romper com a lógica da infância moderna, detentora 
de uma suposta natureza que faz parte da “essência” humana.

Ao estudar as crianças, Sarmento (2005) afirma ter como objeto 
central as infâncias e, por isso, opera com o termo infâncias, no plural, 
precisamente por compreender a pluralização dos modos de ser crianças. 
Não obstante, as infâncias são “[...] uma categoria social do tipo geracional 
pela qual se revelam as possibilidades e os constrangimentos da estrutura 
social” (SARMENTO, 2005, p. 363). Podemos considerar, ainda, que 
a aproximação da Pedagogia com os estudos da Sociologia da Infância é 
justificada pelo fato de se ter em conta que, em relação às crianças, não se 
trataria de uma ausência de algo que estaria presente apenas nos adultos, 
mas de diferença, isto é, o comparecimento de outras características que 
precisam ser observadas e ouvidas. Assim, a Pedagogia da Infância e a 
Sociologia da Infância consideram a criança ator social, logo, capaz não só 
de se apropriar da cultura, mas, também, de produzi-la, exatamente como 
afirma Corsaro (2009, p. 31): “[...] as crianças não apenas internalizam 

9	 Importa destacar que considerar a infância uma construção histórica que assume uma dinâmica 
não linear, implica aceitar que, ao mesmo tempo, ocorrem conflitos e contradições entre as 
diferentes concepções sobre ela.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 37  

a cultura, mas contribuem ativamente para a produção e a mudança 
cultural”10.

A emergência dos estudos da Sociologia da Infância deve-se, 
também, como afirmam seus representantes Prout (2010) e Qvortrup 
(2010), em virtude de os estudos sobre a infância nas ciências humanas 
e sociais terem silenciado o interesse pelas crianças, além de os aspectos 
da vida das crianças serem representados por instituições e não estudados 
pelo interesse que elas próprias geravam. Não significa afirmar que as 
crianças não participavam das pesquisas; elas tomavam parte como objeto 
a ser observado e avaliado pelos pesquisadores; por isso, para os autores 
dos estudos sociais da infância, houve um silenciamento das crianças nas 
pesquisas. Para Lee (2010), acreditava-se que as crianças, antes de serem 
socializadas, não poderiam ter espaço de participação ativa na sociedade, 
pois nada teriam a dizer ou contribuir. O movimento que se introduz 
na educação, contudo, é o de fazer com que as crianças participem 
efetivamente das assembleias, reuniões, votações e decisões que ocorrem no 
espaço educativo. Torna-se obrigatório considerar o espaço escolar como 
democrático e as crianças como cidadãs (AGOSTINHO, 2015).

Ademais, realizado o levantamento quantitativo dos trabalhos 
apresentados durante o período analisado (2000-2017), buscamos operar 
com a investigação das duas perspectivas mais presentes nas discussões, 
com o intuito de compreender as concepções de criança, infância e 
educação apresentadas por meio do encontro de ambas perspectivas. As 
fundamentações em maior número nos/dos trabalhos apresentados no 
GT07 durante o período analisado, foram, respectivamente, a Sociologia 
da Infância e a Pedagogia da Infância.

1.1 Aportes teóricos da Sociologia da Infância

Há um crescente movimento que visa a (re)conhecer as crianças e os 
seus modos específicos de agir e apreender o entorno a partir de percepções, 
impressões e expressões próprias. É nesse movimento que as produções 
científicas, no âmbito, especialmente, da Educação Infantil, passam a 
adotar um foco de investigação pautado no registro da multiplicidade das 
linguagens, ou, então, das “cem linguagens11” que as crianças possuem nos 

10	 As crianças o fazem a partir do repertório que o mundo lhe fornece. Nós fazemos proposições, 
e as crianças fazem alguma coisa com isso.

11	 A expressão é uma referência à poesia cunhada por Loris Malaguzzi, e é frequentemente citada 
em pesquisas que defendem a noção de culturas infantis.



38  Jenerton Arlan Schütz

diferentes espaços e contextos em que convivem e/ou frequentam. É a 
partir desse movimento que a criança vai, paulatinamente, deixando de ser 
encarada como um pequeno adulto para passar a ser vista como um sujeito 
com características específicas, como afirmam Rodrigues e Souza (077) em 
seu trabalho.

As investigações que se pautam na pesquisa com e para crianças 
possibilitam um conjunto de dados empíricos12, contudo, para a sua 
concretização, exigem uma descrição baseada na observação-participante, 
além da imersão do pesquisador na vida cotidiana do grupo e/ou sujeito 
(GEERTZ, 1989). Não obstante, isso demanda um grande esforço 
intelectual por parte do pesquisador, no caso, por exemplo, de pesquisas 
marcadas pela etnografia. A etnografia, segundo Geertz (1989), não é 
definida como método ou técnica, mas como um modo de esforço intelectual, 
em virtude da densa descrição que demanda a presença do pesquisador no 
contexto social, situação e pessoas que investiga. O crescente interesse pela 
etnografia da infância é, para James e Prout (2004), uma oportunidade 
para explorar os processos de reprodução cultural, socialização e mudança, 
a partir da constituição ou tomada das crianças como atores sociais.

Desse modo, podemos considerar que os estudos etnográficos têm 
trazido importantes contribuições, novos desafios, possibilidades e limites 
no delineamento de procedimentos metodológicos de pesquisas com 
crianças, conforme afirma Martins Filho (060). A etnografia concretiza-se 
como um campo efetivo, que contribui no estabelecimento criativo de se 
tomar contato e investigar os sujeitos, principalmente as crianças pequenas, 
pois estas produzem e compartilham muitos aspectos de suas interações 
e culturas no presente, que são impossibilitados de serem captados por 
outros tipos de pesquisas (CORSARO, 2005). Assim sendo, esse tem 
sido o caminho adotado por muitas pesquisas, pois consideram que é por 
meio da análise etnográfica que se consegue descortinar o lugar e o espaço 
ocupado pelas crianças.

Em consonância, Buss-Simão (2009, p. 5) considera que é a 
partir desse movimento empreendido pelos estudos etnográficos que se 
“inicia um processo de apreensão dessas diferentes formas de ser criança 
e, inclusive, de deixar de ser criança em diferentes contextos, procurando 
compreender a fundo os universos autônomos e a autonomia do mundo 

12	 Segundo Sarmento (2004), as crianças são nossos referentes empíricos no estudo da infância, 
e, por isso, torna-se necessário estudá-las a partir de si próprias (ouvir as suas vozes).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 39  

infantil”. Segundo Narodowski (1998), as crianças são independentes dos 
adultos, sendo capazes até mesmo de guiá-los13.

Nessa direção, a partir das pesquisas de Corsaro (2011), podemos 
destacar que as contribuições mais importantes da etnografia na pesquisa 
com as crianças referem-se ao retorno contínuo que o pesquisador 
terá em suas pesquisas, à modificação das perguntas iniciais durante as 
investigações e à vantagem de se estabelecer um laço de pertencimento no 
campo investigado, o que contribui para que as crianças se sintam mais à 
vontade nas entrevistas/conversas realizadas.

Por isso, os estudos etnográficos têm se constituído como um 
importante aliado aos sociólogos da infância. Grosso modo, é a partir 
deles que se possibilita uma gama de recursos que podem ser utilizados 
na pesquisa com as crianças, a saber, os cadernos de campo, os blocos de 
anotações, o diário de bordo, as entrevistas, os questionários, as situações de 
faz de conta14, as fotografias, os vídeos, entre outros. Em síntese, são todos 
recursos que possibilitam o acesso à voz ou outras formas de expressão 
das crianças nas pesquisas com e para elas, principalmente por meio de 
investigações realizadas com o surgimento da Sociologia da Infância.

Na linha de raciocínio de Borges e Rodrigues (089), esse movimento 
de pesquisas, que são dedicadas com e para as crianças, aparecem com mais 
vigor a partir de 1980 com o surgimento da Sociologia da Infância, que 
assume o propósito de resgatar a infância da perspectiva que a compreende 
como um simples período maturacional do desenvolvimento humano que 
se constrói independentemente das condições históricas e das concepções 
que compreendem a criança como um “ser em devir”, incapaz, incompleto 
e irracional. Por isso, para os mesmos autores (089) é importante mostrar 
que o novo campo, ou seja, a Sociologia da Infância, já trouxe inúmeras 
contribuições para fomentar novas pesquisas e reflexões; entre elas, 
destacam-se alguns conceitos fundamentais, tais como: protagonismo 
infantil, processos de socialização15, autoria social, cultura(s) da(s) 

13	 Além da passagem de Narodowski, Rushkoff (1996) considera que as crianças, em vez de 
dependerem dos adultos, são capazes de guiá-los em um mundo caótico, logo, as respostas e 
caminhos estariam nas próprias crianças, bastaria ouvi-las.

14	 Na pesquisa de Rivero e Rocha (107) as autoras consideram que o brincar, na perspectiva 
do “faz de conta”, é um ato do mundo, e a participação das crianças é como um estatuto de 
estar neste mundo. Assim, é a partir do “faz de conta” que as crianças interpretam a realidade, 
partilhando a sua visão de mundo, criando realidades alternativas às dos adultos. Já no trabalho 
de Coutinho (014), a autora afirma que o “faz de conta” é a possibilidade de as crianças 
viverem intensamente suas curiosidades.

15	 É importante destacar que a Sociologia da Infância tece uma crítica à Sociologia da Educação, 
ou, em especial, a Durkheim, pelo fato de não valorizar a criança como construtora de sua 



40  Jenerton Arlan Schütz

infância(s), cultura de pares, alteridade, categoria geracional e etnografia 
específica com crianças. É esse conjunto de conceitos que emerge nas 
pesquisas da e sobre a Educação Infantil.

Segundo Prout (2010), é difícil fazer qualquer julgamento sobre 
os motivos pelos quais os estudos sociais da infância tenham emergido. 
O que se pode considerar, contudo, é que a conjuntura social, econômica 
e cultural propiciava a sua emergência, além da mudança nas percepções 
acerca do lugar e espaço que as crianças ocupavam na sociedade e as 
insatisfações por parte de alguns teóricos às explicações e teorias clássicas 
relacionadas às crianças e à infância.

Já para Faria e Finco (2011), o campo da Sociologia da Infância 
visa a tematizar a criança num campo plural, considerando-a um sujeito 
não passivo e não homogêneo, mas um ator social, ativo e criativo, capaz 
de produzir cultura e conhecimento. Esse movimento, na compreensão 
de Martins Filho (019), inaugura um novo paradigma, que tem por base a 
mudança de uma perspectiva que enfatizava a lógica da reprodução social, 
isto é, que considerava as crianças destinatárias das políticas educativas e 
das práticas pedagógicas que se centram nos adultos, em uma perspectiva 
que vê a categoria social da infância como susceptível de ser analisada em 
si mesma, que interpreta as crianças nas suas múltiplas relações simbólicas 
estabelecidas entre si e com os adultos. Em síntese, o movimento 
empreendido pela Sociologia da Infância em direção ao ator social, leva a 
sério o ator social que é a criança, exprimindo a tomada de consciência do 
seu direito à palavra e o seu reconhecimento como produtora de sentido 
(ROCHA; FERREIRA; VILARINHO, 2000).

Isso implica, conforme Pinto e Sarmento (1997), reconhecimento 
da capacidade de produção simbólica por parte das crianças e na 
constituição das suas manifestações, representações e crenças em 
sistemas organizados em culturas. Ademais, para a Sociologia da 
Infância as crianças são vistas como atores sociais ativos, o que exige, 

infância, pois, para a Sociologia da Educação, a socialização é realizada por meio de adultos 
e das instituições, que proporcionam o comportamento desejado/adequado, incutindo os 
valores e as regras de uma sociedade idealizada. Já para a Sociologia da Infância a concepção de 
socialização é considerada um processo múltiplo de experiências vividas pelas crianças entre/
com seus pares e os adultos, logo, todos são constituidores da infância, não se limitando aos 
adultos, família, escola ou, ainda, outras instituições. Nesse sentido, para Corsaro (2011), o 
termo socialização é compreendido como um processo em que a criança se apropria, reinventa 
e reproduz os elementos presentes no meio que a circunda. Em suma, para Martins Filho 
(2015) a abordagem sociológica visa a ultrapassar a compreensão de socialização que considera 
as crianças apenas como vivendo processos de inculcação e enquadramento de padrões sociais 
dos adultos, como compreendera Durkheim.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 41  

segundo Martins Filho (060), captar informações e situação relacionais das 
crianças quando estão entre elas, com o objetivo de desvelar os jeitos de ser 
criança; por isso, as crianças precisam assumir a condição de protagonistas.

Nesse caso, percebe-se o crescente debate em torno da utilização 
de expressões e práticas pedagógicas que consideram a “criança sujeito de 
direitos”, que valorizam as “culturas infantis”, além de observá-las como 
indivíduos já dotados de autonomia e com a capacidade de produzir 
múltiplas linguagens, de tal modo que se exige o reconhecimento e a 
garantia de sua participação no espaço público ao qual foram destinadas. 
Da mesma forma, no artigo Infância e Política, Qvortrup (2010) afirma que 
as crianças precisam ser vistas como sujeitos políticos em nossas sociedades, 
em detrimento de pensarmos que elas são politicamente imaturas. Para o 
autor, a sociedade não seria prejudicada se as crianças fossem eleitores, 
exatamente o que conclui o trabalho de Gonçalves (099), ao ponderar que 
as crianças não são “menores”, mas são sujeitos de direitos, com condições 
de participar ativamente nos espaços públicos.

Assim, para Nascimento (066), incluir as crianças como sujeitos 
da pesquisa é, antes de tudo, a possibilidade de trazer à luz um mundo 
novo (desconhecido), repleto de experiências que devem ser partilhadas 
e inseridas no campo específico. Além disso, adotar essa perspectiva é 
aceitar que as crianças são sujeitos de direitos e que devem ser consultadas 
e ouvidas, reitera a mesma autora em seu trabalho. É exatamente esta 
perspectiva que adota Martins Filho (022) em sua pesquisa realizada com 
crianças. Em suma, o autor buscou investigar a infância como categoria 
social, geracional e cultural, considerando as crianças atores sociais ativos 
e produtores de culturas, além de sujeitos com voz e vez, com perspectivas 
próprias, coconstrutores e cidadãos.

Sobre o significado da concepção de “criança-cidadã”, recorremos 
à pesquisa de Barbosa, Alves e Martins (042). Para eles, podemos 
definir alguém como cidadão quando lhe é possível articular suas ações 
cotidianas, participando de forma ativa e criativa dos projetos individuais 
e coletivos nos diferentes contextos, além de poder assumir posições e 
responsabilidades quanto aos interesses e destinos pessoais e dos grupos 
sociais. Adotar essa perspectiva significa, para os mesmos autores, respeitar 
a criança em suas especificidades, necessidades, desejos e interesses, 
tratando-a como sujeito ativo, capaz de interagir com o mundo e com as 
pessoas desde o seu nascimento, além de ser alguém que se apropria da 
cultura, construindo e reconstruindo a sua história.



42  Jenerton Arlan Schütz

Para Tomás (2011), a aprendizagem da cidadania significa ir além 
da simples interiorização de princípios teóricos. Ela supõe a formação de 
uma experiência na qual intervêm as relações familiares, os grupos de pares, 
o âmbito público da escola, os meios de comunicação, as investigações 
científicas, etc. Assim, “[...] pensar numa perspectiva de cidadania para 
a infância implicará sempre um esforço para promover a participação 
infantil, considerando as crianças como actores participativos nas relações 
sociais, fundamentalmente implicadas no processo de relação social” (p. 
103).

É assumindo a compreensão de criança-cidadã que, segundo 
Barbosa, Alves e Martins (042), se permite que as crianças consigam 
perceber, compreender e optar por certas atividades, gostos, modos de 
ser, pensar e sentir; enfim, é necessário levar em conta as suas múltiplas 
linguagens. Além disso, para Agostinho (2015, p. 78), é preciso que as 
crianças tenham a oportunidade de influenciar no seu próprio processo e 
expressar seus pensamentos e pontos de vista, que são necessidades “[...] 
para o desenvolvimento dos princípios democráticos e de seus processos de 
vivência e aprendizagem da cidadania”.

Na pesquisa de Goulart e Vaz (011), os pesquisadores afirmam 
que há uma crescente ideia de se buscar um modelo próprio por meio 
de práticas pedagógicas inovadoras que consideram as diferentes/múltiplas 
linguagens o fundamento do trabalho educativo. Nesse sentido, as escolas 
de Educação Infantil procuram (ao menos deveriam) dar voz e vez às 
crianças (sujeitos) e compreender o empenho que estas fazem para se situar 
no meio sociocultural ao qual pertencem, a fim de saberem lidar com as suas 
emoções, além de ter contato tanto com os conhecimentos do cotidiano 
quanto com os saberes advindos do conhecimento sistematizado.

Para Abramowicz e Oliveira (2010), os estudos que versam sobre a 
Sociologia da Infância e as culturas infantis têm sido realizados em locais 
onde a criança é vista como o principal sujeito (protagonista); espaços 
como as escolas, os pátios escolares, os momentos de recreio, os parques; 
em suma, todos os espaços em que as crianças têm um alto grau de controle 
e influência. Conforme as autoras, é nestes locais que as crianças brincam, 
inventam, imitam, criam, brigam e resistem, além de estarem “livres” das 
imposições dos adultos.

Nessa direção, segundo a análise de Agostinho (020), pensar o 
espaço escolar, as instituições escolares e as práticas pedagógicas, exige 
que incluamos as crianças e que atentemos para as suas manifestações e 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 43  

expressões e seus pontos de vista, concebendo-as como seres sociais plenos, 
com especificidades próprias desta etapa da vida. No mesmo trabalho (020), 
a autora busca nas crianças as respostas para a construção de um espaço/
lugar (creche/escola) que respeite os seus direitos, sentimentos, desejos e 
jeitos, tudo isso com o intuito de as crianças, efetivamente, usufruírem 
de sua infância neste espaço. Em convergência, no trabalho de Guimarães 
(025) a autora afirma que precisamos incorporar a ideia de criança 
ativa, capaz, construtora de conhecimento, o que exige a valorização das 
sensações particulares, o prazer individual e a satisfação de curta duração. 
Dito de outro modo, precisamos compreender a diversidade das crianças 
e a heterogeneidade do chamado “Mundo Infantil”, como afirma Santos 
(023).

Ainda em consonância, no trabalho de Nascimento, Araújo e 
Pascoal (088) os pesquisadores chegam à conclusão de que é fundamental 
ouvir as necessidades, desejos e sensações das crianças, pois, durante 
a pesquisa realizada com crianças, os autores afirmam que elas desejam 
aulas mais atrativas, com metodologias inovadoras, uma escola colorida, 
mais espaços de brincadeiras, entre outros aspectos. Ademais, na mesma 
pesquisa, as crianças destacam que é o lanche, o recreio, as brincadeiras e a 
interação com os demais colegas que faz com que elas gostem da escola, ou, 
então, para que considerem a escola boa. Tudo isso leva a crer que, a partir 
das vozes infantis, a escola deve ser modificada para atender os seus desejos.

Na pesquisa de Quinteiro (2009, p. 42), a autora afirma que
As crianças querem ir à escola para brincar, aprender e fazer amigos 
[...]. Elas desejam e querem construir uma escola para brincar, 
higiênica, bem pintada, colorida, com professores bem pagos e bem 
formados, capazes de entender a possibilidade de esta vir a ser o espaço 
da infância. As crianças não apenas constatam o fracasso da escola, mas 
também propõem soluções simples e viáveis.

Não obstante, esse movimento de ouvir e incluir as crianças 
no planejamento das atividades pedagógicas e dos espaços escolares é, 
segundo Batista (008), decorrente da rotina que obedece a uma lógica 
institucionalizada nos padrões da pedagogia escolar que se impõe sobre 
as crianças. Nesse sentido, deve-se ressignificar o papel social e construir 
uma identidade que valorize os tempos da criança, que resgate os seus 
direitos, suas competências e saberes que lhe são próprios. No trabalho de 
Buss-Simão (040), a autora pondera que é inegável a obrigatoriedade da 
proteção às crianças. Em vista disso, a Sociologia da Infância tem posto 
em evidência que esse direito de proteção deve estar em consonância com 



44  Jenerton Arlan Schütz

os direitos de provisão e participação. Ainda, para Delgado (2012, p. 14), 
ouvir e incluir “[...] o ponto de vista das crianças significa reconhecer a 
competência, a participação e o protagonismo delas nas cidades, nas 
decisões políticas, nas pesquisas, na ciência, na educação e em diferentes 
espaços sociais”.

Ao referir-se às instituições escolares, Batista (008) afirma que é a 
lógica temporal que predomina na organização da rotina nas instituições 
que trabalham com crianças pequenas. Com efeito, tem-se ignorado a 
formação do sujeito em suas múltiplas dimensões (corporal, individual, 
cognitiva e afetiva). No estudo realizado por Motta (2013), a autora 
assevera que a disposição do mobiliário em sala de aula contribui para 
o exercício do controle. As carteiras, de maneira geral, são dispostas em 
filas, uma atrás da outra, um espaço na frente reservado para a professora, 
janelas transparentes. Tudo isso dá a entender que a escola busca criar uma 
rede de olhares que controlam uns aos outros: o professor controla a sua 
turma, o diretor controla a escola. De volta à pesquisa de Batista (008), essa 
tendência abrevia as possibilidades de as crianças viverem suas pluralidades 
de saberes, seus sentimentos, desejos e fantasias, dificultando a vivência 
plena dos direitos das crianças; contudo, reverter esse processo só será 
possível se tratarmos as crianças como sujeitos completos, competentes e 
significativos para a sociedade.

Nessa direção, se não tratarmos as crianças conforme sugerido 
por Batista (008), podem ocorrer diversas situações de menosprezo e 
diminuição das próprias crianças. Entre elas, citamos uma que é apresentada 
por Souza (074). Para ela, quando a criança se torna aluno e passa a ganhar 
um lugar específico para aprender a ser, a viver, a se comportar, de algum 
modo, conforme Sarmento (2011), perante a instituição escolar, a criança 
“morre” enquanto sujeito concreto, com saberes e emoções, aspirações, 
sentimentos e vontades próprias, para dar lugar ao aprendiz – ao aluno – 
como destinatário da ação adulta, de quem se esperam comportamentos 
prescritos, pelos quais é avaliado, premiado ou sancionado. Isso se deve 
ao fato de esse espaço/lugar ser pensado por adultos e não pelas vontades, 
necessidades e desejos das crianças, como afirma Souza (074). Essa 
perspectiva de marginalização das crianças perante o mundo dos adultos, 
segundo Abramowicz e Oliveira (2010), faz com que elas permaneçam 
silenciadas e submetidas aos adultos. Certamente, isso decorre do fato 
de as pesquisas não terem colaborado no sentido de mostrar a criança tal 
como ela se apresenta, com necessidades, anseios, sonhos e desejos, como 
destaca Almeida (065).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 45  

Em decorrência disso, conforme o trabalho apresentado por 
Martins Filho e Martins Filho (053), os autores alegam ser essencial que 
o foco do pensar e do agir pedagógico esteja centrado na criança. Em 
consonância, no trabalho de Martins Filho (060) o autor complementa 
que é imprescindível desenvolver práticas e metodologias que tomam 
as crianças como protagonistas do processo educativo. Para que esse 
reconhecimento seja realmente efetivado, contudo, torna-se necessário sair 
do adultocentrismo, como revela Santos (026), pois, consoante o trabalho 
de Luz e Mello (081), devemos conceber a infância com as singularidades 
e especificidades que a diferem do adulto. Eis o motivo de se dar voz e 
vez às crianças, a fim de que se possa constituir espaços que elas desejam/
sonham, e isso, para Agostinho (020), é revolucionário, mexe, remexe, 
vira do avesso, desafia-nos em nossa adultez controladora, normalizadora 
e impositiva.

Na concepção de Prado (2006), quando possibilitamos que 
a criança se torne protagonista, seja ouvida, tenha voz e vez, temos a 
possibilidade de conhecer melhor estas crianças naquilo que elas criam, 
inovam, inventam, produzem e reproduzem. É o que sinaliza, também, o 
trabalho de Siqueira (068), que apresenta reflexões que partem do silêncio 
das crianças à concepção de criança como protagonista, demonstrando a 
importância e a necessidade de darmos voz e vez a elas.

Nesse sentido, o argumento defendido por Rocha e Nörnberg (104) 
é o de que as culturas das crianças precisam ser tomadas como referentes 
para a organização da prática pedagógica e a construção de uma cultura de 
participação das crianças em espaços educativos. Na conclusão do trabalho 
de Macêdo e Dias (091), as autoras afirmam que as regras e disciplinas 
a que são submetidas as crianças constituem potencialmente as suas 
subjetividades, mas não determinam as suas ações. Com efeito, as crianças 
são agentes, monitoram/refletem suas ações, uma vez que a coerção16 
gera uma ação/reação. Como, porém, as crianças são sujeitos sociais 
competentes, ativos e completos, elas conseguem elaborar estratégias de 
resistência às regras/normas e/ou negociá-las com os adultos e seus pares.

Há, entretanto, um espaço de resistência das crianças na 
cultura de pares. Quando estas são segregadas do mundo dos adultos e 
institucionalizadas na organização escolar, nasce uma nova cultura, que 
condiz ao nicho ambiental dos iguais. Para Sacristán (2005, p. 58),

16	 O termo coerção é utilizado pelas autoras por considerarem que na Educação Infantil 
predomina uma Pedagogia do Controle, logo, coercitiva, o que impossibilitaria a autonomia e 
a liberdade das crianças.



46  Jenerton Arlan Schütz

A experiência dividida em dois nichos é uma oportunidade para se 
proteger do controle total dos pais e professores. Entre os ambientes 
familiares e escolares, em que se pode se esconder, nasce um terceiro 
que pode se tornar independente de ambos: o do grupo de iguais.

Nesse contexto, a pesquisa desenvolvida por Weschenfelder (100) 
aponta para uma possibilidade outra de formação e prática docente. 
Segundo a autora, é preciso problematizar referenciais epistemológicos, 
teóricos e pedagógicos relativos às práticas educativas escolares com 
crianças, com vistas à descolonização de saberes e poderes. Assim sendo, 
a estudiosa propõe uma perspectiva da alteridade/interculturalidade, ou 
seja, uma formação que não implique práticas sociais desiguais, o que 
exige e pressupõe o saber do outro e o bem viver em um espaço que gera 
relações de saber e poder. Para a autora, portanto, é preciso evidenciar 
que o professor não é mais a centralidade do processo. Surge, então, o 
protagonismo infantil, a necessidade de se dar voz e vez às crianças e aos 
elementos presentes em seus discursos, pois, conforme Quinteiro (2002), 
o potencial de segregação e de autoritarismo/adultocentrismo presente 
nas relações pedagógicas não permite à criança construir o seu próprio 
universo, desrespeitando, inclusive, a complexidade que tal construção 
exige.

Faz-se necessário, no entanto, refletir sobre a lógica tradicional da 
relação desigual e de poder entre os adultos e as crianças, em virtude de 
sempre ter predominado a superioridade dos primeiros em relação aos 
segundos, concepção que não permite que se tenha um conhecimento 
pertinente sobre o mundo das culturas infantis. Por isso, torna-se 
imprescindível, como afirma Novakowski (102), dar voz e vez às crianças, 
colocá-las como sujeitos da pesquisa e dos espaços educativos, privilegiando 
suas falas, sentimentos, desejos, hipóteses e representações acerca do 
mundo do qual fazem parte e da cultura que constituem, concretizando o 
que se tem convencionado denominar de culturas infantis.

A respeito dos estudos que avançam nas discussões sobre as culturas 
infantis, podemos citar autores que ganham destaque nas produções 
analisadas; entre eles, Corsaro (2002, 2005, 2009, 2011), Faria, Demartini 
e Prado (2002), Kramer e Leite (1998), Pinto e Sarmento (1997), 
Quinteiro (2000, 2002), Rocha (1999), Sarmento (2004, 2005 e 2007), 
Sirota (2001), entre outros. Ademais, todos os autores suprarreferidos são 
os mais citados nos trabalhos que abordam a temática das culturas infantis, 
sendo utilizados, individualmente, em mais de dez trabalhos durante o 
período analisado.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 47  

Importa destacar, contudo, que, por mais que a concepção de 
“culturas infantis” seja a ênfase nos trabalhos destes autores, é importante 
frisar que cada autor apresenta propostas e tece críticas específicas a partir 
da temática. Para Sarmento (2004), as culturas infantis são constituídas na 
convivência das crianças com as suas próprias representações do mundo, 
que são geradas nas interações com seus pares, nas brincadeiras, nos 
jogos e nas múltiplas expressões, além da convivência com a cultura dos 
adultos, que é transmitida por intermédio das instituições de veiculação 
e reprodução cultural, que passa a ser disseminada por meio de produtos 
culturais destinados às crianças, ou de conteúdos culturais das comunidades 
de pertencimento das crianças. Ademais, segundo Sarmento (2004), 
as culturas infantis estruturam-se em quatro eixos: a interatividade, a 
ludicidade, a fantasia do real e a reiteração.

Na perspectiva de Corsaro (2011), as culturas infantis são uma 
construção que se efetiva na relação com os outros, no compartilhamento 
de momentos e interação entre pares e das crianças com os adultos. Assim, 
o autor define que cultura de pares é um “[...] conjunto estável de atividades 
ou rotinas, artefatos, valores e preocupações que as crianças produzem e 
compartilham em interação com as demais” (CORSARO, 2011, p. 128). 
Nessa direção, as considerações de Quinteiro (2002) vão ao encontro dos 
apontamentos feitos por Corsaro, uma vez que, para a autora, a infância é 
considerada uma construção cultural, ou seja, ela pode ser compreendida 
como a construção realizada pelas crianças a partir de “[...] seus próprios 
saberes, suas memórias e lembranças, suas práticas e possibilidades de criar 
e recriar a realidade social na qual se encontram inseridas” (QUINTEIRO, 
2002, p. 141). 

Além disso, para Martins Filho (022), o termo pares é compreendido 
como o grupo de crianças no interior do qual estas partilham o mesmo espaço 
em regime de habitualidade. Dito de outro modo, o repertório de apoio 
que as crianças têm é o universo cultural adulto, mas, ao se apropriarem 
dos elementos do universo cultural adulto, elas trazem tais elementos para 
o mundo infantil, atribuindo novos significados e revelando, em suas 
interações, a existência de traços específicos. É assim que “[...] vivem a 
história de sua família, da sua comunidade, da humanidade” (MARTINS 
FILHO, 2015, p. 20). O motivo de as crianças serem portadoras de uma 
cultura infantil é decorrente do fato de estas se expressarem diferentemente 
dos adultos, e pelo fato de não saberem fazer coisas que os adultos fazem.



48  Jenerton Arlan Schütz

Em um trabalho recente de Sarmento (2018, p. 392), o autor 
afirma que

A figura da criança sujeito de cultura assenta no conceito de culturas da 
infância como processos estruturados de produção simbólica realizados 
pelas crianças, a partir das suas interações intra e intergeracionais 
e expressos nos jogos, brincadeiras, formas de expressão, rituais, 
cerimônias e demais processos pelos quais as crianças criam e atribuem 
significação ao mundo.

Já no trabalho apresentado por Borba (028), a autora destaca que 
as culturas da infância podem ser consideradas uma construção coletiva 
que se dá por meio da ação social das crianças ante as estruturas sociais e 
institucionais em que estão inseridas. Assim, é no engajamento ativo nessas 
estruturas e instituições que as crianças criam formas específicas de ação, 
reproduzindo, contornando ou até mesmo transformando as estruturas 
existentes. Em convergência, para Corsaro (2005) a criança é um ser com a 
possibilidade de produzir a sua própria cultura e não apenas de incorporá-
la a partir do adulto; logo, a criança recebe a cultura do adulto, se apropria 
dela e a modifica, constituindo, desse modo, uma cultura própria17 em um 
processo que o autor denomina de reprodução interpretativa.

Sobre o conceito de reprodução interpretativa, Rocha e Nörnberg 
(104) consideram-no potente, pois passa-se a reconhecer as crianças como 
atores criativos, participativos e inovadores no processo de socialização, 
não se limitando apenas à internalização da sociedade e da cultura dos 
adultos, mas representando um modo possível de contribuir ativamente 
nas mudanças culturais e educacionais. Isso se deve, conforme passagem da 
pesquisa de Salgado, Ferrarini e Luiz (067), pelo fato de as crianças estarem 
constrangidas com o modo social vigente, por isso tendem a modificá-lo.

Assim, de acordo com o trabalho de Borba (028), as relações entre 
pares sobressaem-se como um elemento fundamental para a construção 
das culturas infantis nesses espaços (escola, recreio, pátio, brincadeiras, 
jogos). É partilhando os mesmos espaços e temporalidades que as crianças 
criam mutuamente estratégias para lidar com a complexidade dos valores, 
conhecimentos, hábitos e artefatos que lhes são impostos. Desse modo, ainda 
segundo Borba (028), as crianças criam um sentimento de pertencimento 

17	 A cultura própria, segundo a Sociologia da Infância, compreende o fato de as crianças 
serem atores sociais plenos, e, com isso, configuram o seu próprio processo de socialização, 
atribuindo significados e sentidos à própria cultura em que vivem. Essa cultura própria integra 
a cultura mais ampla, a saber, a de outras crianças e a dos adultos. A infância, nesta perspectiva, 
constitui-se como um mundo autônomo, e não apenas um reflexo do desenvolvimento da 
cultura adulta.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 49  

a um grupo/mundo – o das crianças – e a um mundo social e cultural 
por elas agenciado nas relações que travam entre si. Para corroborar essa 
ideia, Martins Filho (019) ressalta que a instituição educacional passa a 
ser entendida como o espaço privilegiado das sociabilidades humanas, 
espaço fértil das culturas como produção e produto, como equilíbrio e 
conflito, como trama e textura do social; logo, a creche/escola é entendida 
como um “mundo social”, e as crianças como atores sociais consumidores 
e produtores de culturas.

Na perspectiva do trabalho de Faria e Miranda (075), é preciso 
fazer com que a Educação Infantil esteja contaminada com as ideias das 
crianças, com seus desejos e necessidades. É necessário, como afirmam 
Rocha e Nörnberg (104), que o exercício da escuta atenta ao que as 
crianças dizem, pensam e desejam seja o ponto de partida para a produção 
da prática pedagógica; por isso, é fundamental produzir condições de 
participação das crianças nos espaços educativos. Nesse sentido, Coutinho 
(014) pondera que é essencial planejar as situações do cotidiano educativo, 
pois não refletir sobre o modo de organizar os momentos das ou com 
as crianças, sobre os seus desejos, suas necessidades e possibilidades de 
vivências, coloca-as à margem de horários e espaços da instituição, o que 
acaba acarretando uma rotina.

Para complementar, na pesquisa de Silveira (007) a autora utiliza o 
termo “apequenização” com o intuito de se referir às escolas como espaços 
que impedem que as crianças expressem suas “crianceirices”, ou seja, 
escolas que impossibilitam que as crianças inventem novas brincadeiras, 
manifestam seus desejos, suas necessidades, suas angústias, seus sonhos; 
não obstante, são escolas que tolhem e apequenizam os movimentos e 
padronizam as falas e os corpos das crianças. Importa lembrar que, para 
realizar tais críticas às escolas analisadas, a pesquisa de Silveira (007) 
fundamenta-se nas obras foucaultianas.

Em paralelo, no trabalho de Müller (017) a autora busca desvelar 
as vozes das crianças a partir da observação do recreio, e chega à conclusão 
que os conflitos, que eram resolvidos pelas crianças – brigas, divisão de 
papéis e responsabilidades no decorrer das brincadeiras e jogos –, podem ser 
entendidos como manifestações infantis. Sendo assim, não são ensinadas 
pelos adultos, mas, sim, produzidas no interior da cultura infantil. O recreio 
também foi objeto de estudo de Souza (074). Em seu trabalho a autora 
frisa que o recreio é como uma microssociedade, onde as crianças passam 
a aprender, entre elas mesmas, a interagir com os outros, a respeitar os 



50  Jenerton Arlan Schütz

outros, a ter tato, a ousar comunicar-se, a portar-se, a dividir seus lanches, 
brinquedos e angústias. É nesse espaço de liberdade que as crianças criam 
e recriam, segundo Souza (074), regras e valores da sociedade. Por isso, 
para Delgado (2012, p. 27), se pensarmos o abrir-se para experimentar o 
mundo, o desejo de viver e conhecer são atitudes importantes na construção 
de projetos de investigação; “[...] podemos inferir que as crianças também 
são pesquisadoras e, portanto, são competentes para a criação de outras 
relações sociais no mundo e nas instituições que frequentam”.

Para a mesma autora (074), ao longo do recreio as crianças 
conseguem descobrir os requisitos para jogar junto, organizar o coletivo e ser 
aceitas entre seus pares. Aprendem comportamentos sociais de cooperação, 
solidariedade e exclusão. É no recreio que as crianças experimentam a 
coletividade, longe de seus pais, professores ou qualquer outro adulto. 
Essa passagem reforça o que Quinteiro (2002) afirma sobre o jogo e a 
brincadeira, a saber: é por meio do jogo e da brincadeira que a criança 
é capaz de construir significados para as suas ações e construir culturas 
infantis. Além disso, Souza (074) afirma que o recreio é um momento/
espaço livre da tutela dos adultos (professores), e, mesmo sendo dentro do 
rígido tempo escolar, não se caracteriza como tempo de trabalho, portanto, 
em certo sentido, é desescolarizado.

O trabalho de Carvalho (044), pautado nos aportes da Sociologia 
da Infância, busca entender quais expressões da cultura infantil estão 
presentes nas brincadeiras das crianças indígenas da etnia Pataxó. 
Para ele, algumas brincadeiras e alguns brinquedos são constituídos e, 
também, reconstituídos pelas crianças. Desse modo, destaca que algumas 
brincadeiras permanecem, outras desaparecem e outras se modificam, 
além de considerar que a cultura em que as crianças estão inseridas reflete 
diretamente nos jogos e brincadeiras desenvolvidos. Por isso, estudar as 
culturas de pares infantis demanda ter em mente o papel social das crianças, 
o que elas representam na sociedade e como atualmente são percebidas nas 
ciências sociais e humanas. Ademais, discutir a infância contemporânea 
requer observar as crianças atuais. Crianças situadas, contextualizadas, 
reais, como afirma Souza (074).

Em conformidade, na investigação de Almeida (065) a autora 
salienta, com base nas pesquisas de Ferreira (2004), que o momento mais 
privilegiado para se observar as crianças é o da brincadeira, pois é este 
momento que possibilita que as crianças façam negociações e estabeleçam 
diversas disputas (de brinquedo, de poder, de quem pode brincar). Na 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 51  

análise de Almeida (065), porém, são poucos os momentos destinados 
às brincadeiras na rotina das crianças, pelo fato de as escolas seguirem 
uma rotina institucionalizada. Do mesmo modo, o trabalho de Cunha e 
Carvalho (012) corrobora essa ideia, pois as autoras verificaram que, muitas 
vezes, as atividades chamadas recreativas estavam mais condicionadas 
ao cumprimento dos horários e das rotinas estabelecidas do que às 
necessidades apresentadas pelas crianças. Para Müller (017), as práticas que 
estão condicionadas aos horários e às rotinas tendem a sufocar a infância na 
escola. Basta pensarmos na questão geográfica: é sempre a porta fechada, a 
pracinha nos fundos da escola, a falta de interação com o mundo externo.

Em síntese, para os autores supracitados a importância da 
perspectiva da Sociologia da Infância está em considerar as crianças agentes 
sociais, ativos e criativos, que operam suas infâncias, que constroem suas 
próprias culturas e contribuem para produzir o mundo adulto; por isso é 
imprescindível ouvi-las e atender às suas necessidades. Em convergência, 
Rocha (2008) destaca que as contribuições da Sociologia da Infância são as 
de afirmar que as crianças são sujeitos de direitos, que se deve reconhecer 
a ação social das crianças e, especialmente, reafirmar o conceito de cultura 
infantil; cultura essa que não é compreendida como absoluta, autônoma 
ou independente em relação às configurações estruturais e simbólicas do 
mundo adulto, tampouco como mera reprodução.

Desse modo, podemos concluir que a cultura infantil se dá a partir 
da participação ativa das crianças nos processos de estabelecimento de 
regras sociais e de valores que passam a regular as suas relações sociais entre 
seus pares. As crianças são sujeitos e protagonistas da história; com isso, 
são atores sociais do seu próprio processo de socialização, pois atribuem 
significados e sentidos à própria cultura em que vivem. Ainda, para Corsaro 
(2011), as culturas locais produzidas pelas crianças passam a integrar as 
culturas mais amplas, a saber: de outras crianças e também dos adultos. Por 
isso, ao saírem do âmbito familiar, as crianças são efetivas participantes e 
colaboradoras da cultura e/ou espaços que frequentam. Com efeito, abre-se 
um caminho com novas correntes teóricas e metodológicas para se entender 
e compreender as crianças e seus mundos (MARTINS FILHO, 2015), 
com o intuito de possibilitar a elas visibilidade, voz e vez, além de serem 
compreendidas em suas fantasias, suas especificidades, em seus sonhos, em 
seus desejos, em suas múltiplas linguagens, em seus movimentos, em suas 
criações e em suas produções e reproduções.



52  Jenerton Arlan Schütz

Segundo Montandon (2001), portanto, o novo campo de estudos 
sobre a infância – a Sociologia da Infância – dá valor à infância como uma 
construção especificamente social, com cultura própria, valorizando-a e 
reconhecendo-a em suas especificidades. Ademais, é possível destacar que 
os autores que adotam a perspectiva da Sociologia da Infância sugerem que 
o adultocentrismo deve ceder lugar à perspectiva que concebe as crianças 
como sujeitos ativos e participantes de forma coletiva da sociedade e da 
cultura em que estão inseridas, buscando, ainda, no que se refere ao espaço 
escolar, abrir espaços para que elas consigam participar efetivamente. Por 
isso, conforme a pesquisa de Martins Filho (060), a Sociologia da Infância 
tem se colocado como uma interlocutora privilegiada para constituir uma 
Pedagogia da Infância.

A partir das teorizações sobre a Sociologia da Infância, buscamos 
investigar os aportes e reflexões de autores que colaboraram na constituição 
de um campo específico na área da Pedagogia, isto é, a Pedagogia da Infância. 
Desse modo, trata-se de compreender o debate teórico-metodológico no 
cruzamento dos conceitos de criança, infância e educação, além de seu 
alcance para o debate contemporâneo da educação escolar/educação 
infantil a partir da especificidade da Pedagogia da Infância.

1.2 Aportes teóricos da Pedagogia da Infância

Como pensar a interlocução entre a Sociologia da Infância e a 
constituição de uma Pedagogia específica para a Infância? Quais mudanças 
se estabelecem no âmbito educacional a partir da transposição dos 
elementos fundantes da Sociologia da Infância? Ou, ainda, qual o ofício do 
professor e o lugar do aluno? Qual a especificidade da instituição escolar? 
Estas e outras indagações orientam as reflexões sobre a concretização de um 
campo específico na área da Pedagogia, ou seja, a Pedagogia da Infância.

Inúmeras são as reflexões e contribuições dos estudos advindos da 
Sociologia da Infância para pensar a Educação Infantil, inclusive as outras 
etapas da educação básica. Mediante o levantamento quantitativo dos 
trabalhos apresentados entre o período de 2000 e 2017, nossas análises nos 
levaram a observar que se difundiu no discurso pedagógico da Educação 
Infantil a necessidade de se constituir/construir uma “Pedagogia da 
Infância”. Essa concepção encontrou forte ressonância na área da pedagogia 
e foi se tornando hegemônica.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 53  

A partir das contribuições e acumulação de conhecimentos sobre 
a Educação Infantil nas diferentes áreas de conhecimento, buscou-se 
constituir um campo particular no âmbito da pedagogia (FARIA, 1999; 
ROCHA, 1999), que é denominado de Pedagogia da Infância18. Afirma-
se que a concretização de tal movimento tem inspirações, sobretudo, em 
trabalhos que foram/são desenvolvidos em regiões da Itália, principalmente 
a experiência das escolas da região de Reggio Emilia19. Com efeito, Barbosa 
(1999) destaca que as experiências dessa região se tornaram um ponto 
de referência mundial para se constituir e construir uma Pedagogia da 
Infância. Para Finco, Barbosa e Faria (2015, p. 8-9), “[...] desde 1914, 
a Itália elabora orientações nacionais para a escola da infância, isto é, das 
pré-escolas lá chamadas de Escolas da Infância, sem ‘adiantar uma escola 
atrasada20’, sem ser adultocêntrica, sem disciplinas escolares, visando uma 
pedagogia de processo e não de resultado”.

Mediante os estudos pioneiros de Faria (1994), inúmeras obras 
de autores italianos e de outras nacionalidades que tinham como foco as 
experiências de Reggio Emilia foram traduzidas e disseminadas no Brasil, 
e, gradativamente, vêm exercendo importante referencial teórico/prático 
para pensar a Educação Infantil no país. Entre os trabalhos analisados, 
destacamos o de Goulaurt e Vaz (011) e de Coutinho (014); ambos 
enfatizam a importância da abordagem Reggio Emilia para as práticas 
pedagógicas e para o repensar das instituições contemporâneas.

Em especial na perspectiva do estudo de Coutinho (014), as 
contribuições da abordagem de Reggio Emilia são relevantes para o 
campo da Educação Infantil, pois é a partir delas que podemos perceber a 
importância de as escolas passarem a valorizar a interação e a comunicação 
das/entre crianças. É preciso que elas (crianças) estejam em contato com 
seus coetâneos, e que tenham espaços que possibilitem criações e recriações, 
produções e reproduções interações e momentos individuais.

Para o pedagogo Malaguzzi (1999), que iniciou os trabalhos nas 
famosas escolas, a educação nestas escolas está baseada no relacionamento 
e na participação, pois prevalecem os espaços de conversas e diálogos, uma 

18	 Rocha (1999) também denomina tal perspectiva de Pedagogia da Educação Infantil, porém 
afirma que tal concepção tem o objetivo de demarcar a área de sua pesquisa, que está voltada às 
crianças entre zero e 6 anos, mas entende que o desejável seria declarar: Pedagogia da Infância.

19	 Cidade italiana localizada no nordeste do país, entre Parma e Bologna, com cerca de 130 mil 
habitantes.

20	 “Preocupada com propostas de antecipação da escolaridade, este slogan ganhou as ruas italianas 
em defesa de uma escola da infância centrada na criança e no brincar” (FINCO; BARBOSA; 
FARIA, 2015, p. 8).



54  Jenerton Arlan Schütz

vez que crianças e adultos estariam no mesmo patamar/nível, partilhando 
significados e coconstruindo suas próprias compreensões de mundo. Em 
suma, nesta perspectiva “[...] deve-se tomar a Educação Infantil como 
fórum onde crianças e adultos se reúnem e participam juntos de projetos 
de importância cultural, social, política e econômica” (STEMMER, 2006, 
p. 137).

Nessa direção, segundo Faria (1999), a criança gosta de ficar 
sozinha e, outras vezes, com os adultos, porém o que ela mais gosta é de 
ficar brincando com outras crianças, criando e recriando, produzindo e 
reproduzindo, aquilo que a Sociologia da Infância denomina de culturas 
infantis. Com efeito, a escola precisa ser um ambiente aconchegante, ou 
seja, que possibilite as relações entre pares e a expressão das múltiplas 
linguagens das crianças, enfim, um ambiente que autoriza a vivência livre 
do imaginário das crianças, como afirma Coutinho (014) em seu trabalho.

Rech (2015, p. 193), referindo-se às ideias que embasam a 
Pedagogia da Infância nas escolas italianas, afirma que estas “[...] 
preconizam o entendimento das relações, conexões e respostas infantis, na 
elaboração de suas próprias hipóteses e no envolvimento de outras crianças 
em suas investigações”. Já Malaguzzi (1999, p. 76) assevera: “[...] o que as 
crianças aprendem não ocorre como um resultado automático do que lhes 
é ensinado. Ao contrário, isso se deve em grande parte à própria realização 
das crianças como consequência de suas atividades e de novos recursos”. 
Por meio dessa abordagem, considera-se que a criança não aprende sendo 
ensinada, mas interagindo com o ambiente, com outras crianças e com 
os adultos, construindo, de forma autônoma e gradativa, seus próprios 
conhecimentos a respeito do mundo que a cerca. Segundo Eby (1976), 
autores como Froebel e Rousseau corroboram estas ideias ao abordarem as 
capacidades das crianças de (re)criarem os seus espaços; não obstante, “[...] 
as crianças aprendem fazendo, pois, a aprendizagem é resultado de sua vida 
ativa” (EBY, 1976, p. 444).

Percebe-se, desse modo, a influência da abordagem Reggio Emilia 
no (re)pensar a Educação Infantil e organizar os espaços escolares, 
principalmente no que se refere ao âmbito da Educação Infantil no Brasil. 
Em virtude, entretanto, de buscarmos enfatizar as teorizações dos trabalhos 
apresentados durante o período que propomos investigar, não queremos 
desconsiderar as pesquisas e movimentos que antecederam um novo dizer/
discurso sobre a criança, infância e sua educação, contudo reconhecemos 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 55  

que é na tese de Doutoramento de Rocha (1999) que encontramos os 
fundamentos/pilares para a consolidação de uma Pedagogia da Infância.

Nesse sentido, no trabalho de Cunha e Carvalho (012) as autoras 
consideram que inúmeras são as áreas que contribuem para a construção 
do conhecimento pedagógico, entre elas a filosofia, a história, a sociologia 
e a antropologia. Para ambas, tais referenciais dão suporte para a definição 
de uma Pedagogia da Infância, além de evidenciarem que o conhecimento 
psicológico deixa de ser o único ponto de referência para as investigações 
pedagógicas. Do mesmo modo, Rocha (1999, p. 11-12) afirma que as 
práticas educativas se definiam “[...] exclusivamente sob parâmetros 
da Psicologia, [...] cujo objeto principal tem sido a educação da criança 
enquanto aluno”.

Nessa direção, Rocha (1999) procura durante todo o seu trabalho 
diferenciar a Educação Infantil da educação escolar. Para efetivar tal 
diferenciação, a autora apresenta alguns itens que considera fundamentais:

Enquanto a escola se coloca como o espaço privilegiado para o domínio 
dos conhecimentos básicos, as instituições de educação infantil se põem 
sobretudo com fins de complementaridade à educação da família. 
Portanto, enquanto a escola tem como sujeito o aluno, e como objeto 
fundamental o ensino nas diferentes áreas, através da aula, a creche e a 
pré-escola tem com objeto as relações educativas travadas num espaço de 
convívio coletivo que tem como sujeito a criança de 0 a 6 anos de idade 
(ou até o momento em que entra na escola) (p. 61-62).

Com o objetivo de complementar tais diferenciações, a autora 
destaca que a educação escolar não deveria ser referência para a Educação 
Infantil, e que a palavra ensino também não deveria ser utilizada para fazer 
referência às relações que se estabelecem no âmbito da Educação Infantil. O 
documento intitulado Práticas cotidianas na Educação Infantil – bases para a 
reflexão sobre as orientações curriculares –, elaborado pelo MEC em parceria 
com UFRGS, também considera que “[...] o ensino de conhecimentos 
sistematizados e tradicionalmente vinculados à lógica escolar não dão 
conta do universo complexo dos mundos da infância porque, ao seccionar 
o cotidiano em disciplinas, reduz o poder do pensamento complexo das 
crianças” (BRASIL, 2009, p. 51). O que se propõe, no mesmo documento, 
é que as práticas pedagógicas tenham como eixos norteadores as interações 
entre pares e as brincadeiras, ou seja, as práticas pedagógicas devem levar 
em consideração as “[...] necessidades das crianças, os seus desejos, isto é, 
as suas vidas [...]” (BRASIL, 2009, p. 51).



56  Jenerton Arlan Schütz

Na mesma direção, Rocha (1999, p. 62) afirma que o conhecimento 
didático, resultante de uma ação pedagógica escolar geral e de um processo 
de ensino e aprendizagem em particular, não seria adequado para analisar 
os espaços pedagógicos não escolares, contudo

Isso não significa que o conhecimento e a aprendizagem não 
pertençam ao universo da educação infantil. Todavia, a dimensão 
que os conhecimentos assumem na educação das crianças pequenas 
coloca-se numa relação extremamente vinculada aos processos gerais 
de constituição da criança: expressão, afeto, sexualidade, socialização, 
brincar, linguagem, movimento, fantasia, imaginário, [...] as suas cem 
linguagens. Não é, portanto, o objeto final da educação da criança 
pequena, muito menos em sua “versão escolar”, mas apenas parte e 
consequência das relações que a criança estabelece com o meio natural 
e social pelas relações sociais múltiplas entre as crianças e destas com 
diferentes adultos (e destes entre si). Este conjunto de relações que 
poderia ser identificado como o objeto de estudo de uma “didática” 
da educação infantil, é que, num âmbito mais geral, estou preferindo 
denominar de Pedagogia da Educação Infantil ou até mesmo mais 
amplamente falando, uma Pedagogia da Infância, que terá, pois, como 
objeto de preocupação a própria criança: seus processos de constituição 
como seres humanos em diferentes contextos sociais, sua cultura, suas 
capacidades intelectuais, criativas, estéticas, expressivas e emocionais.

Desse modo, seria mais desejável utilizar o termo educar no 
contexto da Educação Infantil, uma vez que “[...] este termo parece dar 
um caráter mais amplo que o termo ‘ensinar’ que, em geral, refere-se mais 
diretamente ao processo ensino – aprendizagem no contexto escolar” 
(ROCHA, 1999, p. 63), não obstante o objetivo da Educação Infantil 
não é ensinar conteúdos, como afirma Rocha (1999), mas considerar a 
multiplicidade de aspectos, saberes e experiências exigidos pela criança, ou, 
ainda, priorizar “[...] os processos educativos que envolvem as crianças como 
sujeitos da e na cultura com suas especificidades etárias, de gênero, de 
raça, de classe social” (CERIZARA, 1999, p. 15-16). É preciso expandir a 
Pedagogia da Infância, primeiramente fortalecendo-a na área da Educação 
Infantil, defendendo-a de qualquer “retrocesso” possível aos modelos 
escolares, para, posteriormente, avançar e conquistar as primeiras séries do 
Ensino Fundamental (CERIZARA, 1999).

Com efeito, “nosso esforço deve ser também o de marcar aquilo 
que é próprio da educação das crianças de 0 a 6 anos, para só depois fazer 
o movimento inverso numa tentativa de também influenciar a escola” 
(ROCHA, 1999, p. 15). Na compreensão de Finco (2015, p. 236),



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 57  

[...] o esforço coletivo de refletir sobre propostas pedagógicas que 
tenham centralidade na criança pequena e nas suas especificidades e 
de procurar alternativas para superar práticas pedagógicas organizadas 
em disciplinas curriculares, centradas em atividades isoladas, que 
seguem uma rotina fixa, resultantes do controle de tempo e de espaço; 
ou ainda em atividades que se articulam tematicamente em torno das 
datas comemorativas; com listas de atividades planejadas para cada dia 
da semana, que procuram preencher o tempo do trabalho pedagógico 
com as crianças.

Ou, ainda, conforme Silveira (007), referindo-se aos profissionais 
que estão trabalhando na Educação Infantil, este considera que os mesmos 
deixam de ver a criança, não conseguem ver o pequeno na criança ou mal 
conseguem ver as crianças e já as transformam em alunos. Nessa perspectiva, 
para a mesma autora (007), os professores e demais profissionais que 
atuam na Educação Infantil, ao permitirem ou instituírem o processo de 
escolarização semelhante ao do Ensino Fundamental, estão impondo à 
criança pequena a obediência a um tempo que não lhe é próprio.

Motta (2011, p. 164) salienta que:
[...] Quanto às instituições voltadas para as crianças, observa-se a 
ação que configura o ofício de criança determinando padrões de 
“normalidade” para o desempenho social. Os processos de socialização 
desenvolvidos nesses espaços tentam se processar de maneira vertical.

Já na perspectiva de Arroyo (1995), a concepção de submeter 
o mais cedo possível a criança aos cânones da escola dominou durante 
várias décadas e continua dominante. Não vai ser esta a nossa direção. Não 
queremos escolarizar precocemente. Não queremos que a criança não viva 
a infância em nome de uma pré-escolarização precoce.

Nesse sentido, contra a pré-escolarização precoce, o movimento 
empreendido pela Pedagogia da Infância é o de ouvir as crianças e perceber 
que elas têm inúmeras contribuições a dar em relação aos processos e 
ambientes educativos. A escuta possibilita e potencializa a abertura de 
caminhos possíveis para um novo modo de compreendermos as relações 
educativas. Para Silveira (007), se ouvíssemos as crianças perceberíamos 
que a Educação Infantil poderia ser uma potência de devir, uma 
grande novidade para a educação e não uma cópia barateada do Ensino 
Fundamental. Ademais, é preciso

[...] direcionar o foco de nossas observações nas crianças e na forma 
como elas ocupam o espaço, vendo como elas se relacionam com 
ele, tornando-o lugar, obtendo possíveis pistas que elas mesmas 
nos fornecem para subsidiar a prática pedagógica para elas voltada, 



58  Jenerton Arlan Schütz

contribuindo, assim, para a implementação de uma “pedagogia da 
Educação Infantil” (AGOSTINHO, 2015, p. 81-82).

No trabalho de Schmitt e Rocha (098), as autoras consideram que 
as relações entre as crianças e suas percepções/ideias/sugestões precisam ser 
incluídas por dois motivos: primeiro, o fato de elas interferirem e serem 
interferidas pela forma como as professoras estruturam o espaço e tempo 
das instituições; segundo, pela possibilidade de tomar tais relações como 
um dos pontos de referência para a própria constituição da ação direcionada 
às crianças. Por isso, nesse contexto é preciso que se busque nas crianças, 
conforme Agostinho (020), as respostas para nossas indagações, apostando 
que elas nos dariam sinais que indicassem os caminhos possíveis para a 
construção de um espaço/lugar da creche que respeite os seus direitos, 
sentimentos, desejos, jeitos e trejeitos.

Não obstante, Tomazzetti (2004, p. 107) reitera que construir 
essa compreensão de escuta requer que os professores “[...] desenvolvam 
habilidades para escutar, não só falar, para aprender, não só ensinar, para 
prestar atenção ao que os sujeitos produzem, aprendem, como interagem, 
não só no que desejam os adultos, mas no desejo e na ação das crianças”. 
Além disso, outra questão que se coloca diz respeito à função que as 
instituições de Educação Infantil realizam. Se, conforme Rocha (1999), 
a escola tem por objetivo o domínio e a transmissão de conhecimentos 
básicos, as creches e pré-escolas, por sua vez, deveriam se organizar para 
atender às necessidades das crianças por meio de práticas que associassem 
o cuidar e o educar.

Desse modo, o binômio cuidar-educar tem por objetivo vencer 
os limites estabelecidos pela educação assistencialista e a ênfase dada ao 
ensino, para, então, fundamentar as “[...] relações educativas-pedagógicas 
no âmbito das instituições de educação coletiva” (ROCHA, 1999, p. 
15). Nessa direção, para Coutinho (014) contemplar a criança no seu 
desenvolvimento integral indica que deve haver a preocupação em 
considerá-la em todas as suas dimensões, tanto nas necessidades físicas 
quanto sociais, ou seja, é preciso educá-la e cuidá-la.

Segundo Macêdo e Dias (034), o processo de cuidado e educação 
das crianças pequenas torna-se mais efetivo e, por conseguinte, prazeroso, 
quando há um envolvimento real, uma sintonia entre quem cuida e 
quem é cuidado, por meio da qual a professora é capaz de ler as múltiplas 
expressões das crianças, suas formas diferenciadas de comunicação e ação 
e intervém no sentido de acolhê-la e envolvê-la no espaço educativo, 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 59  

contribuindo para o desenvolvimento integral da mesma, o que pressupõe 
a indissociabilidade de ambas as ações.

Na pesquisa de Cunha e Carvalho (012), as autoras levam em conta 
que cuidar significa uma atitude que engloba tanto os aspectos afetivos/
emocionais quanto, também, os aspectos cognitivos, ou seja, quando se 
compreende o cuidar como uma ação racional estamos considerando 
que é possível educar para o cuidado. Para compreender o que significa 
ou corresponde o educar na especificidade da Educação Infantil, Cunha 
e Carvalho (012) recorrem ao Referencial Curricular Nacional para a 
Educação Infantil (BRASIL, 1998, v. I, p. 23), em que

[...] educar significa, portanto, propiciar situações de cuidados, 
brincadeiras e aprendizagens orientadas de forma integrada e que 
possam contribuir para o desenvolvimento das capacidades infantis 
de relação interpessoal, de ser e estar com os outros em uma atitude 
básica de aceitação, respeito e confiança, e o acesso, pelas crianças, 
aos conhecimentos mais amplos da realidade social e cultural. Neste 
processo, a educação poderá auxiliar o desenvolvimento das capacidades 
de apropriação e conhecimento das potencialidades corporais, afetivas, 
emocionais, estéticas e éticas, na perspectiva de contribuir para a 
formação de crianças felizes e saudáveis.

Nesse contexto, de acordo com Campos (1994), considerar que 
educar e cuidar são indissociáveis significa fortalecer a compreensão de 
que estas dimensões estão presentes em diferentes momentos/idades e 
nas condições socioculturais; logo, não pode haver mais ênfase em uma 
em detrimento de outra. Segundo Kuhlmann Jr. (1999), caracterizar a 
Educação Infantil como espaço de se cuidar e educar as crianças apenas 
adquire sentido se for possível tomar a criança como ponto de partida para 
a formulação das propostas pedagógicas. Assim, educar é algo integrado 
ao cuidar, e isso, para Coutinho (014), está no cerne de um projeto em 
andamento, entre as idas e vindas, ao tentar-se consolidar uma Pedagogia 
da Infância.

Após a conquista desta recente área de conhecimentos, com 
inúmeras pesquisas já desenvolvidas e outras em desenvolvimento, 
estaríamos vivendo, conforme a mesma autora (014), uma ressignificação 
das funções da Educação Infantil. Tal perspectiva é apresentada também 
no trabalho de Triba (024), em que a autora analisa a relação entre o cuidar 
e educar na Educação Infantil, baseando-se na Pedagogia da Infância para 
encontrar um caminho desejável de compreender os discursos e as práticas 
na/da Educação Infantil.



60  Jenerton Arlan Schütz

Nos trabalhos analisados afirma-se que um dos meios mais utilizados 
a fim de encontrar caminhos para se constituir uma Pedagogia da Infância 
desejável é a escuta das crianças. Consequentemente, para Cruz (048), as 
informações decorrentes da escuta desses sujeitos podem contribuir tanto 
para se conhecer melhor o que se passa no interior das instituições a que 
eles têm acesso – às quais deveriam educar e cuidar, com respeito, todas 
as crianças que as frequentam – quanto para entender como eles se veem 
e se sentem na escola ante a rotina que lhes é imposta. A compreensão 
dessas vozes é fundamental para que creches e pré-escolas venham a se 
constituir em espaços significativos de enriquecimento, desenvolvimento, 
aprendizagem e prazer para as crianças.

Em convergência, Raupp (2012) conclui em seu texto que a 
principal função da Pedagogia da Infância é a de limitar-se à observação, à 
organização de espaços pedagógicos e ao acompanhamento dos interesses, 
desejos e das visões da criança sobre a escola, as atividades, os momentos 
e os espaços. Para Finco (2015), deve prevalecer a aprendizagem pela 
convivência e a ênfase no caráter coletivo. Nas turmas de creche e pré-
escola a criança convive com outras crianças – ela passa a ter um grupo 
para brincar, viver interessantes experiências e significativas trocas, por 
isso a coletividade é tão importante. Com isso, prevalecem trabalhos em 
equipe, oficinas e projetos coletivos.

Nessa direção, o trabalho de Silveira (018) busca analisar a escola na 
visão das crianças e, para tal, a autora captura falas e deixa-as fotografarem 
os espaços que mais gostam ou que se sentem felizes. A conclusão da autora 
é a de que as crianças possuem uma visão positiva da escola que frequentam, 
apesar dos mecanismos de disciplinarização21. Além disso, a autora salienta 
que é fundamental saber como as crianças veem a escola, pois esta prática 
auxilia na tarefa de pensarmos em melhorias nas instituições ou em uma 
nova forma de atender às crianças, organizando um ambiente em que elas 
possam ser mais felizes. Já para Martins Filho (030), o desejável para a 
Educação Infantil, alicerçando-se na Pedagogia da Infância, é a de pensar 
em uma educação que procure outras trilhas, no intuito de construir 
e viver a liberdade, a democracia22 e a autonomia; todas instituídas no 

21	 A autora faz uso do referencial foucaultiano para explorar o conceito de disciplinarização no 
âmbito educacional.

22	 Para Oliveira-Formosinho e Formosinho (2013), as instituições de Educação Infantil devem 
ser organizadas para que a democracia seja, simultaneamente, um fim e um meio, isto é, que 
ela esteja presente tanto no âmbito das finalidades educativas quanto também no âmbito de 
um cotidiano participativo vivido por todos os atores.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 61  

paradigma do prazer, da espontaneidade, da diferença, da diversidade e da 
criatividade.

Desse modo, podemos considerar, juntamente com Tavares (096), 
que o contexto supracitado apenas reforça que a responsabilidade da 
instituição escolar é a de criar espaços de participação que possibilitem 
que as crianças sejam escutadas, que possam dar, em primeira mão, as 
informações sobre suas vidas e anseios, além de participarem na elaboração 
da proposta pedagógica, que é um bom momento para que a criança fale de 
seus desejos e expectativas sobre a instituição escolar. Isso, contudo, requer 
metodologias adequadas e uma escuta sensível e livre de preconceitos, 
exatamente o que propõe e exige a Pedagogia da Infância. Assim, Finco 
(2010) considera que a Pedagogia da Infância estará mais próxima das 
crianças à medida que sua constituição puder contemplar pesquisas que 
informem a respeito das especificidades da infância.

Para Rech (2015), se antes era o olhar do adulto que definia e 
reconhecia a criança por meio de critérios exclusivamente produzidos pela 
imagem de filho ou de aluno, atualmente tem se buscado dar voz às crianças 
e fazer com que elas deem significado ao ser criança. Assim, é fundamental 
que as lógicas das crianças, seus modos de ser e suas referências de mundo 
sejam o ponto de partida e de chegada para a pedagogia (TOMAZZETTI, 
2004). Por isso, as instituições de Educação Infantil devem se organizar 
para possibilitar a participação das crianças a partir de seus referentes 
culturais, de suas necessidades, desejos e múltiplas linguagens/expressões.

É nesse contexto que Oliveira-Formosinho (2007) propõe a 
superação de uma Pedagogia da transmissão por uma Pedagogia da 
participação; pedagogia esta que se pauta na escuta, no diálogo e na 
negociação entre professores e alunos. Em síntese, trata-se de contrapor 
modelos e práticas escolares centradas em atividades propostas pelos 
professores. Com isso, a Pedagogia da participação defende a necessidade de 
as crianças participarem no espaço educativo, seja na escolha de atividades, 
conteúdos, entre outras decisões. Para a autora, a criança é uma pessoa com 
agência, que não está à espera de ser pessoa, que lê o mundo e o interpreta, 
que constrói saberes e cultura, que participa como pessoa e como cidadão 
na vida da família, da escola, da sociedade (OLIVEIRA-FORMOSINHO, 
2007).

Além disso, encontramos no trabalho de Agostinho (020) a 
justificativa de as crianças participarem ativamente/efetivamente na 
transformação das creches em lugares de brincadeira, liberdade, movimento, 



62  Jenerton Arlan Schütz

encontro e quietude. Dito de outro modo, as crianças, ao se apropriarem do 
espaço da creche, vão dando a ele novos sentidos e significados, inventando 
outros jeitos de lidar com o chão, paredes, teto, objetos, arranjos, colegas e 
adultos, criando soluções para viver em um lugar de brincadeira, liberdade, 
movimento, encontro e quietude. Transformam e mudam o espaço, 
fazendo coisas para além da imposição do traço arquitetônico e do que o 
adulto propõe.

No entendimento de Cruz (048), não se pode apenas falar sobre as 
crianças; é preciso que se fale com elas, ou seja, é necessário viabilizar uma 
escuta que seja sensível aos desejos, temores, alegrias e decepções delas, 
uma vez que compreender e integrar os seus dizeres sobrepostos aos dos 
adultos, mostra-se essencial para constituir espaços de Educação Infantil 
que priorizam o educar e o cuidar, pautados em propostas significativas de 
enriquecimento, desenvolvimento, aprendizagem e prazer para as crianças. 
Corrobora este entendimento Oliveira-Formosinho (2007, p. 28), ao 
afirmar que:

A escuta, tal como a observação, devem ser um processo contínuo 
no cotidiano educativo, um processo de procura de conhecimento 
sobre as crianças (aprendentes), seus interesses, suas motivações, suas 
relações, seus saberes, suas intenções, seus desejos, seus modos de vida 
[...]. Assim, a escuta e a observação devem ser um porto seguro para 
contextualizar a ação educativa.

Em conformidade, para Martins Filho e Martins Filho (053) a 
Pedagogia da Infância pretende respeitar as crianças em seu desenvolvimento 
integral, o que não permite abreviar a infância e nem antecipar aprendizagens 
em prol de uma educação escolar precoce ou de subordinação. Por isso, 
para os mesmos autores (053), as relações sociais no sentido atribuído 
por nós à construção do pensar e agir pedagógicos tornam-se essenciais e 
decisivas, uma vez que são facilitadoras de trocas mútuas entre os diferentes 
sujeitos, e também criativas, ao compor os espaços e as atividades, além de 
sensíveis no momento de acolher os pedidos e ao elaborá-los, e, por fim, 
são respeitadoras de preferências individuais e coletivas, ao ouvir e acolher 
cada sujeito ou grupo com suas particularidades/especificidades.

Para Mafra-Rebelo e Buss-Simão (108), a Educação Infantil tem 
uma identidade que precisa considerar a criança um sujeito de direitos, 
oferecendo-lhe condições materiais, pedagógicas, culturais e de saúde 
para isso, de forma complementar à ação da família. Em articulação a 
isso, Campos (2012) destaca que uma Pedagogia da Infância deve ser um 
objeto de trabalho prioritário entre as professoras, não somente na forma 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 63  

de declaração de princípios, mas traduzida em modos de fazer inteligíveis 
que possam ser apropriados em suas práticas cotidianas. Por isso, segundo 
Mafra-Rebelo e Buss-Simão (108), faz-se necessário, cada vez mais, realizar 
investigações e práticas em contexto que visem a trazer à tona os indicativos 
(vozes) das crianças sobre o que está sendo oferecido a elas na instituição 
de Educação Infantil, posto que elas são informantes privilegiadas no/do 
contexto institucional.

Nessa perspectiva, Oliveira-Formosinho (2007, p. 22) asseveram,
[...] um dos maiores desafios perante os quais nos colocou a pedagogia 
da infância provém de ter mostrado que a construção do conhecimento 
pela criança necessita de um contexto social e pedagógico que sustente, 
promova, facilite, celebre a participação, de um contexto que participe 
na construção da participação.

Nesse sentido, sobre a consolidação da Pedagogia da Infância, 
conforme Agostinho (020), ao observar-se as crianças com todos os nossos 
sentidos e sensibilidades, aprendemos, pelos seus modos de ser-estar 
criança na creche, que quanto mais dermos a elas espaço e tempo para 
que expressem seus saberes infantis mais elas nos apontarão novidades, 
mais conheceremos suas manifestações e consolidarmos a Pedagogia da 
Educação Infantil que desejamos respeitosa da racionalidade infantil.

Contribui nesse movimento de consolidar uma Pedagogia da 
Infância o estudo de Rocha, Lessa e Buss-Simão (2016, p. 35, grifo nosso). 
Para as autoras: 

[...] a identificação da exigência de consolidação de uma Pedagogia 
da Infância vem-se pautando em análises das produções científicas 
realizadas e de um conjunto de estudos com base empírica, produzidos 
em instituições de educação infantil pertencentes aos sistemas públicos 
de ensino. Esses estudos apontam para uma relativa insuficiência de 
solidez em torno de uma teorização pedagógica e de sua correspondente 
orientação para as práticas educativas voltadas para as crianças, 
sobretudo em creches e pré-escolas.

Reforça-se que os estudos de base empírica, conforme já ressaltado, 
buscam evidenciar o que constituiria e/ou deveria constituir a realidade 
cotidiana do trabalho com as crianças. Para tal, utilizam-se da pesquisa que 
possibilita escutar as suas vozes e, a partir delas, modificar e/ou adequar os 
espaços educativos às suas necessidades e desejos. Nesse contexto, segundo 
Oliveira-Formosinho e Formosinho (2013), o papel do professor deve ser o 
de organizar os ambientes/espaços e observar as crianças a fim de entendê-
las e responder a elas. O espaço escolar, para os mesmos autores, “[...] é 



64  Jenerton Arlan Schütz

um lugar de bem-estar, alegria e prazer; um espaço aberto às vivências e 
interesses plurais das crianças [...]” (p. 204).

É preciso considerar, contudo, que há entraves a serem enfrentados 
para que a Pedagogia da Infância consiga realmente se consolidar como 
desejam seus defensores. Entre eles, Macêdo e Dias (034), munidos dos 
referencias da obra de Rocha (1999), citam que as universidades e cursos de 
formação tradicionalmente atribuem maior importância a conteúdos que 
formam professores/professoras para atuar nas escolas, ou seja, a referência 
de ensino tem sido a escolar e esta não tem dado conta da pedagogia da 
creche, que é em essência multirreferencial e interdisciplinar. Assim sendo, 
deveria priorizar-se a metodologia em detrimento do conhecimento, uma 
vez que o como aprender seria mais importante do que o que aprender e o 
por que aprender.

Para Kishimoto (2005, p. 183), o que se tem priorizado são as
[...] teorias e processos genéricos de ensino [...] em detrimento das 
formas de compreensão do mundo pela criança. Poucos projetos 
incluem o estudo das culturas locais. Questões de gênero, etnia e 
classe social ausentes remetem para a criança universal. Na abordagem 
disciplinar, prevalece um currículo enciclopédico, sem especificidade.

Do mesmo modo, Rocha, Lessa e Buss-Simão (2016, p. 35) 
afirmam que os currículos de formação de professores evidenciam uma 
insuficiência teórica, isto é, oferecem poucos “[...] subsídios que permitam 
identificar os determinantes históricos, sociais e culturais que conformam 
as diferentes infâncias”. Assim, a formação de professores está fortalecendo 
uma tradição de orientações de prática educativa com base em parâmetros 
de verticalidade e hierarquização na relação com as crianças. Ocorre que 
grande parte dos professores se preocupa “[...] em ‘dar conta’ do que 
foi ‘planejado’, [o que] impede de voltar-se para as crianças, de captar 
o quanto elas são criativas e repletas de manifestações culturais que são 
expressões próprias da infância” (MARTINS FILHO, 2015, p. 10). Por 
isso, conforme Kishimoto (2005), a formação de professores deve prever 
pedagogias ativas, com valores compartilhados pelos profissionais e postular 
o construtivismo como epistemologia de conhecimento para a criança. Na 
compreensão de Kishimoto (2005, p. 185),

Faltam Pedagogias que dão voz às crianças, que utilizam as observações 
do cotidiano, as histórias de vidas nas quais crianças, pais, professores(as) 
e a comunidade, como protagonistas, [...] constituindo-se em uma rede 
que estimula a comunicação, a aprendizagem e o desenvolvimento 
infantil.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 65  

Corrobora esse argumento o trabalho de Silva (071), em que a 
autora apresenta um panorama sobre a trajetória das produções acadêmicas 
de Pós-Graduação stricto sensu em Educação com ênfase no estudo da 
primeira infância no contexto de creche, e identifica as temáticas mais 
frequentes nesses estudos. Na análise da autora, a formação de professores é 
um dos temas mais citados como requisito para a melhoria do atendimento 
das crianças, além de uma formação inicial e continuada que considere 
as crianças ativas e coconstrutoras de conhecimento e cultura. Percebe-se, 
nesse movimento, a clara influência e referência às bases da Sociologia da 
Infância para fundamentar como deve/deveria ser a formação de professores 
para a Educação Infantil.

De acordo com Rodrigues e Souza (077), os pressupostos da 
Sociologia da Infância nos impelem defender que aos atores do campo da 
educação não é suficiente somente conhecer as crianças em seus contextos, 
porém este esforço deve ser considerado o ponto de partida para a 
elaboração de valiosos indicadores para a prática pedagógica, como via para 
a construção teórico-metodológica do ensino e a formação de professores 
para a infância. Já para Pena (097), as relações devem ser, antes de qualquer 
outra coisa, o foco da formação de professores; além disso, para a autora, as 
propostas pedagógicas devem realmente estar ancoradas aos discursos que 
consideram a criança cidadã, produtora de cultura e de história.

Na pesquisa realizada por Strenzel (001), a autora afirma que a 
análise das pesquisas das décadas de 80 e 90 do século 20 em Programas 
de Pós-Graduação em Educação (stricto sensu) possibilitaram identificar, 
no decorrer destas duas décadas especialmente, uma acumulação da área 
relativa à orientação das práticas pedagógicas e à definição de parâmetros 
para a formação dos profissionais a ela associada, no sentido de buscar dar 
conta da multiplicidade de aspectos, saberes e experiências exigidos pela 
criança. Em consonância, ao se referirem à formação de educadores, Souza 
e Rossetti-Ferreira (2012, p. 131) afirmam que “[...] o olhar deveria estar 
voltado não ao que o adulto ensina à criança, mas como a criança aprende 
a agir, interagir e se comunicar. É preciso procurar compreender a realidade 
com olhos de criança e entender como elas realizam suas experiências”. 
Assim, é fundamental que se tome como “[...] pressuposto a necessidade de 
conhecimento sobre as crianças, incluindo as estratégias pedagógicas com 
elas, a observação e o registro sistemático para um permanente diálogo 
com as lógicas infantis” (ROCHA; LESSA; BUSS-SIMÃO, 2016, p. 39).



66  Jenerton Arlan Schütz

Nesse sentido, para Agostinho (2015, p. 132), “[...] as instituições 
de Educação Infantil não devem ser concebidas como simples lugares de 
aplicação de saberes, mas como produtoras de conhecimentos sobre a 
infância”. Logo, as experiências que professoras(es) e crianças têm nessas 
instituições devem servir de ponto de partida para as reflexões e pesquisas 
nesta área; por isso, a prática profissional não estaria jamais predefinida, 
mas se constituindo a cada vez. Assim sendo,

[...] é recorrente, no discurso dos intelectuais brasileiros, a valorização 
da formação prático-reflexiva, dos saberes das professoras, as trocas 
de experiências, as suas histórias de vida, que segue a premissa da 
importância da ação ativa da professora nesse processo, e, para isso, 
o conhecimento de que as professoras se apropriaram fora da escola é 
valorizado e proporcionam-se condições para que elas construam seu 
próprio conhecimento no processo de formação (RAUPP, 2012, p. 
147).

Percebe-se que as características e/ou argumentos que prevalecem 
na formação de professores de Educação Infantil, evidenciam uma 
epistemologia da prática na qual deveria se priorizar a reflexão pautada no 
“cotidiano em si” das creches e pré-escolas, além de se levar em consideração 
as crianças em suas especificidades e múltiplas linguagens. Isso é recorrente, 
também, nas análises de Rocha, Lessa e Buss-Simão (2016, p. 36), quando 
afirmam que: 

A articulação teórico-prática como eixo formativo para uma Pedagogia 
da Infância envolve uma dimensão que temos chamado de praxiológica, 
uma vez que a prática é resultante da reflexão ancorada nos estudos 
teóricos da infância e sua educação. Ou seja, a prática é fruto da reflexão 
crítica sobre ela própria, dando contorno para uma ação educativa 
orientada para as crianças, suas infâncias e contextos sociais.

Levar isso em conta significa, segundo Gonçalves (2014), que a 
instituição escolar deixa de ser reconhecida como um lugar de distribuição 
de castigos e recompensas, com o papel autoritário do professor que detém 
o conhecimento e o controle sobre os alunos, e passa a ser vista como um 
espaço agradável, com sua atenção voltada para os interesses e necessidades 
das crianças, sendo reconhecida como uma extensão do lar e da família. Por 
isso, para Rocha (1999), a escola é conhecida como o espaço privilegiado 
para dominar os conhecimentos básicos, já as instituições de Educação 
Infantil têm como fim a complementaridade à educação da família.

Assim sendo, refletir sobre uma Pedagogia da Infância e, 
consequentemente, sobre a formação de professores da infância,



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 67  

[...] pressupõe o reconhecimento das crianças como sujeitos de 
direitos, que vivenciam diferentes infâncias em tempos e espaços 
sociais diversificados, considerando o contexto de vida mais imediato 
das crianças, suas necessidades, peculiaridades e diferenças culturais, 
étnicas e de gênero (GONÇALVES, 2014, p. 528).

Nesse sentido, podemos admitir que a Pedagogia da Infância 
assume como objeto central de preocupação as crianças e sua educação 
na área das relações sociais e dos processos de apropriação e produção 
cultural. Destarte, a consolidação da Pedagogia da Infância pressupõe 
o reconhecimento das crianças enquanto sujeitos que são determinados 
pelas condições sociais, as quais dão conformação a um complexo acervo 
linguístico, intelectual, expressivo, corporal, enfim, às bases culturais que 
constituem sua experiência social (ROCHA, 1999).

Ademais, nota-se que os encontros com a Pedagogia da Infância 
exigem a necessidade de uma formação inicial e continuada diferenciada 
da que vem sendo oferecida para que os professores possam acompanhar 
a proposta de superar o caráter escolar, pois mantém-se uma tradição que 
reduz a formação cultural para a versão escolar de conhecimento (ROCHA; 
LESSA; BUSS-SIMÃO, 2016). Para Oliveira-Formosinho (2007), a 
Pedagogia da Infância pode reclamar que tem uma rica e diversificada 
herança de pensar a criança como um sujeito ativo e participante, e não 
como um ser em espera de participação e de oportunidades. Assim, é 
preciso considerar as crianças sujeitos de direitos, compreender as suas 
competências e as suas vozes, a fim de fazer com que se modifique a ação 
pedagógica para uma atividade compartilhada. Em convergência, para 
Oliveira-Formosinho e Lino (2009, p. 24), observar, escutar e negociar 
“[...] com a(s) criança(s) a acção educativa representa um desafio para a 
inovação em pedagogia e para a investigação acerca dos contextos de vida da 
criança, do que lá experienciam, do que pensam e sentem em espaços onde 
passam tanto do seu tempo de vida”. Trata-se, em suma, “[...] de incluir os 
propósitos da criança e negociar as atividades e projetos, promovendo uma 
aprendizagem experiencial cooperativa” (OLIVEIRA-FORMOSINHO; 
FORMOSINHO, 2013, p. 208).

Nessa direção, entende-se que é preciso perceber a criança como 
um sujeito competente e de direitos, além de ser essencial partir de 
seus interesses como modo de motivar as experiências educativas que se 
estruturam e complexificam; logo, a participação em todas as atividades dá 
significado às experiências, sendo fundamental para que a criança construa 
o conhecimento e possa aprender a aprender.



68  Jenerton Arlan Schütz

Assim, vê-se que uma das maiores contribuições da Pedagogia da 
Infância provém de ter-se mostrado que a construção do conhecimento 
pelas crianças necessita de um contexto social e pedagógico que sustente, 
promova, facilite e aceite a participação de todos, além de possibilitar 
que as atividades sejam negociadas com as crianças, “promovendo uma 
aprendizagem experiencial cooperativa” (OLIVEIRA-FORMOSINHO; 
FORMOSINHO, 2013, p. 209). Como afirma Agostinho (020), é 
importante notar que as crianças estão a nos apontar as pistas que precisamos 
para construir um projeto de mundo verdadeiramente humanista, basta 
que abramos espaços para que elas possam anunciá-lo.

É, portanto, contra as práticas adultocêntricas, descontextualizadas, 
impositoras, homogeneizadas, arquiteturas padronizadas, contra a 
perspectiva assistencialista e contra o modelo escolar que se centra no 
ensino que a Pedagogia da Infância procura se afirmar como um campo 
que reconhece as pluralidades e especificidades da infância, além de 
suas capacidades/competências para a política, suas “cem linguagens/
manifestações/expressões e culturas”, e a valorização do binômio educação-
cuidado.

1.3 Considerações acerca da Sociologia da Infância e da Peda-
gogia da Infância

O mapeamento e a sistematização das representações produzidas 
sobre criança, infância e a sua educação nos trabalhos completos e pôsteres 
do GT07 da ANPEd, tornaram possível constatar que a constituição 
dos discursos que compõem as produções sobre a educação de crianças 
no recorte de 2000 a 2017, fundamentam-se, principalmente, no ideário 
que se constrói a partir do encontro entre a Sociologia da Infância e a 
Pedagogia da Infância.

O movimento realizado pela Sociologia da Infância e a Pedagogia 
da Infância é o de tensionar e prezar pela superação da influência dos 
modelos da Psicologia do Desenvolvimento e da perspectiva adultocêntrica 
que domina as relações entre adultos e infância. Dito de outro modo, 
trata-se de superar a visão de criança passiva, isto é, da criança como um 
objeto passivo de socialização realizado pelos adultos nas instituições 
sociais (família e escola). Dessa forma, o surgimento da Sociologia da 
Infância se dá em virtude das percepções acerca do lugar e espaço que as 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 69  

crianças ocupam na sociedade, além das explicações e teorizações clássicas 
vinculadas às crianças e à infância.

Foi a partir da década de 80 do século 20 que a Sociologia da Infância 
lançou esforços para inserir as crianças nas pesquisas científicas não como 
objetos a serem apenas observados e avaliados, mas como sujeitos ativos, 
exímios atores sociais, dotados de autonomia e capacidade de intervenção 
nos espaços públicos. Na perspectiva da Sociologia da Infância, as crianças 
são consideradas cidadãs23, uma vez que lhes é possibilitada a participação 
de forma ativa tanto nos projetos individuais quanto coletivos, além de 
possuírem a capacidade de assumir responsabilidades relativas aos interesses 
pessoais e sociais/coletivos; nesse entender, possuem competências 
suficientes para a participação pública.

A necessidade de considerar as crianças cidadãs em ato traz consigo 
a imprescindibilidade de se levar em conta todas as suas manifestações, as 
suas “cem linguagens”. Nesse sentido, no viés da Sociologia da Infância, 
é fundamental que se pense sobre os pontos de vista das crianças, as suas 
manifestações e expressões, pois elas (as crianças) são seres sociais plenos, 
com especificidades outras, capacidades e competências de participação na 
sociedade, nas decisões políticas, nas pesquisas (ciência), na educação e nos 
mais variados espaços sociais. 

Conforme Tomás (2011, p. 104),
A socialização política e a aprendizagem da cidadania são temáticas que 
na investigação da Sociologia da Infância surgem sobretudo associadas 
à análise de dispositivos como conselhos de turmas, conselhos 
municipais de crianças, ou parlamentos das crianças ou do interesse no 
desenvolvimento das suas competências.

Toma-se como necessidade, a partir da Sociologia da Infância, 
tratar as crianças como protagonistas, como sujeitos completos, 
competentes e significativos, capazes de contribuir nos rumos da 
sociedade. No fundo, deseja-se que as crianças possam ter a possibilidade 

23	 A Sociologia da Infância e, consequentemente, a Pedagogia da Infância, para formularem a 
noção de criança cidadã, levam em consideração, principalmente, a Declaração de Genebra 
(1924), a Declaração dos Direitos da Criança (1959), a Convenção Internacional sobre os 
Direitos da Criança (1989), e, no caso brasileiro, a Constituição Federal Brasileira (1988), o 
Estatuto da Criança e do Adolescente (1990), a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 
(LDBEN) de 1996, o Referencial Curricular Nacional para a Educação Infantil (1998) e, 
mais recentemente, aquele que reformula as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 
Infantil (DCNEI) de 2009. Nestes documentos, conforme as teorizações de ambos os campos 
de saber – Sociologia da Infância e Pedagogia da Infância –, estão inscritos e representados os 
motivos de se considerar as crianças cidadãs, sujeitos de direitos, com direitos à liberdade e à 
igualdade e de inserção no âmbito público/político.



70  Jenerton Arlan Schütz

de influenciar, politicamente, não só no espaço escolar, mas em todos os 
espaços da sociedade, em escala local, nacional e transnacional (TOMÁS, 
2011). Por isso, é fundamental dar voz e vez para que os adultos tenham 
a possibilidade de conhecer melhor as crianças naquilo que elas sabem 
criar, inovar, inventar, produzir e reproduzir. Neste modo de pensar, 
coloca-se em questão a relação assimétrica em adultos e crianças, uma vez 
que a superioridade do adulto não permite que se tenha conhecimento 
pertinente sobre o que constitui o mundo infantil e sobre as especificidades 
da criança. Trata-se de um movimento de libertar as crianças perante o jugo 
da autoridade adulta.

Esse conjunto de aspectos supracitados constitui o que, na Sociologia 
da Infância, se denomina de culturas infantis24, isto é, representações de 
mundo que são geradas nas interações das crianças com os seus pares, nas 
brincadeiras, nos jogos e nas múltiplas manifestações/expressões, além de 
sua convivência com a cultura dos adultos, que passa a ser transmitida por 
meio das instituições de veiculação e reprodução cultural e disseminada 
por intermédio dos produtos culturais destinados às crianças, ou dos 
conteúdos culturais das comunidades de pertencimento destas. Tem-se, 
desse modo, o estabelecimento de dois mundos: de um lado o mundo 
infantil e, de outro, o mundo adulto.

Se a infância é uma construção cultural, ela pode ser compreendida 
como uma elaboração realizada pelas crianças a partir do mundo infantil. É 
importante destacar que a constituição do mundo infantil se dá a partir de 
elementos do mundo adulto, ou seja, as crianças se apoderam de elementos 
do universo cultural adulto e passam a atribuir novas significações e modos 
específicos para si mesmas. Em suma, as culturas infantis são construções a 
partir da relação das crianças com as estruturas sociais e institucionais em 
que estão inseridas. Por isso, na perspectiva da Sociologia da Infância, as 
crianças são capazes de produzir a própria cultura e não apenas incorporar 
a cultura dos adultos; elas se apropriam da cultura adulta e a modificam, 
produzindo uma cultura própria, logo, um mundo próprio, que se 
estrutura entre crianças, e que se deve, na medida do possível, permitir 
que elas tomem as rédeas (autogovernem), afinal, adultos e crianças estão 
no mesmo patamar. Instaura-se, desse modo, a necessidade de as relações 

24	 Utiliza-se a expressão culturas infantis e não cultura infantil, pois, para os estudiosos da 
Sociologia da Infância, ao se empregar a expressão no singular têm-se a percepção de que o 
universo das crianças é marcado pela homogeneidade, algo definitivamente incorreto. Por isso, 
a expressão culturas infantis é mais apropriada, uma vez que representa a heterogeneidade e a 
pluralidade das infâncias.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 71  

de coexistência pautarem-se pela dinâmica de igualização, pois, para a 
Sociologia da Infância, crianças e adultos são considerados igualmente 
cidadãos e iguais.

Não obstante, como as crianças são capazes de produzir e constituir 
uma cultura própria, nada mais justo do que ouvir o que elas têm a dizer e 
prescrever; dito de outro modo, ouvir as contribuições às questões culturais, 
sociais e educacionais. Analogamente, torna-se necessária a inserção das 
crianças em espaços públicos, com o intuito de dar vez e voz a elas, na 
tentativa de possibilitar a expressão de suas competências e capacidades. 
É preciso, segundo o aporte da Sociologia da Infância, criar espaços que 
permitam compreender os seus desejos e as suas necessidades, espaços que 
ofereçam a liberdade para que as crianças criem novas relações sociais nas 
instituições em que estão inseridas.

A Sociologia da Infância tem realizado esforços teórico-
metodológicos para compreender o modo pelo qual a criança socializa 
o outro e a maneira como ela compreende o mundo. Nesse sentido, na 
perspectiva da Sociologia da Infância, interessa analisar qual é a importância 
da criança nas relações sociais, nas instituições sociais, o modo como a 
criança vê e concebe o mundo. Ademais, com a Sociologia da Infância as 
crianças passam a ser reconhecidas como sujeitos, ou seja, não são apenas 
socializadas, mas também elas socializam o outro. Com isso, passam 
a ser consideradas protagonistas, cidadãs, autoras ativas das interações 
sociais. Pode-se afirmar que as crianças têm o direito de atuação ativa na 
coletividade, pois a sua voz traz a possibilidade de construir mundos de 
vida satisfatórios e justos para todos.

Importa destacar que a participação das crianças na coletividade ou 
nos espaços públicos – conforme os aportes da Sociologia da Infância – não 
deve acontecer como forma de imitação ou manipulação; por exemplo, 
a criação de parlamentos de crianças, a inserção das crianças em debates 
considerados democráticos, a ocupação por um dia de funções como a de 
um vereador, deputado etc.; estes e outros modos de participação apenas 
configuram uma imitação do que seria tomar parte do espaço público, 
mas não possibilita um compartilhamento influente e ativo, isto é, não são 
ações com impacto no coletivo, pois não possibilitam alterar ou modificar 
as relações, regras e normas da/na sociedade vigente.

Nesse sentido, a Sociologia da Infância defende uma participação 
efetiva, sem manipulação, sem fingimento, sem distinções, sem uma escolha 
e/ou opção previamente dada por adultos, mas que seja uma participação 



72  Jenerton Arlan Schütz

protagonista, com oportunidades iguais, com possibilidades de inserção 
no espaço público. Tudo isso a fim de concretizar, verdadeiramente, a 
influência na criação, na modificação e no aperfeiçoamento de leis, normas 
e das ações coletivas. Trata-se de um reconhecimento das crianças como 
sujeitos ativos, com vontades próprias, com criatividade e capacidade 
suficiente para auxiliar nas deliberações de cunho político, social e cultural. 
As crianças, na perspectiva da Sociologia da Infância, possuem a capacidade 
de agir e interagir em sociedade, são atores sociais com o poder de ação e 
de tomada de iniciativa, construindo e projetando as suas próprias vidas e 
daqueles que as rodeiam.

Para os teóricos da Sociologia da Infância, contudo, levar em 
conta as manifestações das crianças não significa considerá-las donas do 
mundo, ou que o adulto não desempenha nenhum papel. Crianças e 
adultos participam igualmente, sem distinções, nas relações sociais e nas 
decisões em diversos âmbitos. Desta forma, o que os adeptos à Sociologia 
da Infância defendem é que as crianças tenham reconhecido o direito de 
participação nas decisões25, a fim de que estas não permaneçam apenas na 
voz dos adultos.

Em síntese, nas teorizações da Sociologia da Infância, é essencial 
ver as crianças como protagonistas sociais, atores ativos e criativos, capazes 
de operar as suas infâncias e de construir suas próprias culturas e contribuir 
na produção do mundo adulto, além de possuírem condições, habilidades 
e competências suficientes para a intervenção e o auxílio (efetivo) nas 
decisões e rumos da sociedade. Isso se deve ao fato de as crianças possuírem, 
segundo os teóricos da Sociologia da Infância, um genuíno interesse nos 
assuntos públicos/políticos, e, em virtude disso, é de suma importância 
que participem nas discussões e decisões públicas/políticas. Em vista 
disso, o adultocentrismo deve ceder lugar à noção que concebe as crianças 
como protagonistas, cidadãs, sujeitos ativos da sociedade e da cultura, 
possibilitando, por isso, que crianças e adultos possam atuar em condições 
de igualdade nos espaços públicos e nas instituições sociais. 

Ademais, para Tomás (2011, p. 103), os estudos da Sociologia da 
Infância visam a

25	 Em uma entrevista de Manuel Jacinto Sarmento, teórico da Sociologia da Infância, o mesmo 
coloca que as crianças são o único grupo de seres humanos em democracias liberais que não 
tem direito ao voto nem de ser escolhidas como representantes políticos. A participação direta 
nas democracias liberais está restrita aos adultos, o que, para o autor, é considerado uma espécie 
de anulamento das crianças – que são sujeitos políticos – na participação das decisões políticas. 
Ver mais em: https://www.youtube.com/watch?v=yvqaYDSN8x0.

https://www.youtube.com/watch?v=yvqaYDSN8x0


Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 73  

[...] combater uma lógica adultocêntrica, pautada por uma pretensa 
homogeneidade, que assenta em dicotomias (por exemplo adulto/
criança), em hierarquias, na exclusividade do papel do adulto como 
produtor de conhecimento e de cultura, e numa compreensão ocidental 
do mundo, seletiva, parcial e etnocêntrica.

É neste contexto apresentado pela Sociologia da Infância que 
a Pedagogia reunirá esforços para constituir um campo específico: a 
Pedagogia da Infância. O interesse e necessidade de constituir este campo 
é em razão das críticas que se endereçam à Psicologia do Desenvolvimento 
e às práticas educacionais consideradas tradicionais. Para os teóricos da 
Pedagogia da Infância, tem-se, hoje, uma padronização, homogeneização 
e disciplinarização nas relações pedagógicas. Contrariamente, a Pedagogia 
da Infância tem como preocupação central a criança, no modo de como 
esta se constitui em ser humano, sua relação com a cultura, a observação 
de suas especificidades, capacidades criativas, intelectuais, emocionais e 
expressivas. O ponto arquimediano é transferido para a criança, que passa 
a ser o centro do processo de ensino e aprendizagem.

Além disso, os teóricos da Pedagogia da Infância tecem críticas 
sobre a relação entre ensino e Educação Infantil, sendo o primeiro não 
apropriado para as relações que se configuram no âmbito da Educação 
Infantil. Não se trata, deste modo, de ensinar conteúdos às crianças 
pequenas (em situação de creches e pré-escolas), dado que a preocupação 
dos professores deve ser a de considerar os saberes, manifestações, interesses 
e experiências das crianças, contemplando-se, principalmente, a dimensão 
do cuidar. Por isso, os autores desta perspectiva teórica preferem fazer uso 
do termo educar em detrimento do termo ensino.

Para Kishimoto e Pinazza (2007), as creches e pré-escolas divergem 
da escola e assemelham-se às práticas familiares. A especificidade infantil 
requer uma prática que não dê ênfase ao conhecimento sistematizado 
(tradição), mas ao desenvolvimento e à aprendizagem autoiniciada pela 
criança, tão comum no contexto familiar. Conforme as mesmas autoras, 
porém, hoje os espaços de educação infantil tornaram-se dominados pelo 
controle dos adultos e sem oportunidade para as iniciativas e desejos das 
crianças.

Aprender e aprendizagem passam a ser os conceitos principais na 
defesa da Pedagogia da Infância, pois o que se revela é o temor das práticas 
escolarizantes e de ensino e/ou instrução; fato este que leva à proposição 



74  Jenerton Arlan Schütz

de que ensinar e transmitir26 não deveriam ser características da Educação 
Infantil. Importa destacar que este movimento de prezar o educar em 
detrimento do ensinar tem início na Educação Infantil, mas, conforme 
Rocha (1999) e Cerizara (1999), o objetivo é de influenciar também o 
Ensino Fundamental, defendendo-o de qualquer “retrocesso” aos modelos 
escolares.

Engloba-se, neste contexto, a defesa de desvincular o adultocentrismo 
e autoritarismo na educação, uma vez que estes atrasam e castram uma 
educação que pretende ser prazerosa e satisfazer às necessidades das crianças. 
É necessário, nessa direção, conforme os teóricos da Pedagogia da Infância, 
pensar em uma educação que possibilite viver a liberdade, a dinâmica 
democrática e autônoma, todas, inclusive, instituídas no “paradigma do 
prazer, da espontaneidade, da diferença, da diversidade e da criatividade” 
(MARTINS FILHO, 2015, p. 53).

Inaugura-se, desse modo, um campo teórico que se pauta nas 
especificidades da criança, partindo da escuta de suas vozes, do seu modo 
de agir e compreender o mundo. Passa-se a considerar a infância desde 
o ponto de vista das próprias crianças (a partir de si próprias), pois só 
assim é possível afirmar, segundo a Pedagogia da Infância, o que realmente 
constitui a infância. Nota-se a influência da Sociologia da Infância no 
debate sobre a Educação Infantil, quando prevalecem expressões como 
criança é sujeito, criança é cidadão, culturas infantis, é preciso dar voz e 
vez às crianças, as crianças são sujeitos dotados de autonomia e indivíduos 
capazes de participar na esfera pública, à qual, inclusive, considera-se 
que foram designadas. Esses elementos passam a configurar e induzir a 
renovação e a modernização das/nas práticas educativas.

Uma vez que as crianças possuem pontos de vista sobre diferentes 
assuntos, são seres com necessidades e desejos, produzem cultura, são plenos 
atores sociais, têm modos próprios de agir e compreender o mundo, são 
sujeitos de direitos – capazes de participar ativamente no espaço público 
e nas decisões públicas –, é preciso que se pense uma escola apropriada e 
adequada para atender às necessidades e desejos das crianças produtoras de 
culturas, conforme reconhecidas nos estudos apresentados no GT 07 da 
ANPEd no período de 2000 a 2017.

Não obstante, conforme essa linha de compreensão há um 
antagonismo entre as possibilidades e especificidades dessa criança com 

26	 Para uma das teóricas da Pedagogia da Infância, Tristão (2015), transmitir não deveria ser 
característica do trabalho de nenhum docente.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 75  

o espaço escolar a ela destinado. Eis o motivo de se modernizar a escola, 
transformá-la para que contemple as necessidades e desejos expressos pela 
criança nas suas múltiplas linguagens e dimensões. Nesse movimento 
de modificar e transformar a escola, deve-se, necessariamente, incluir as 
crianças, pois estas são capacitadas e competentes o suficiente para informar 
qual escola gostariam de ter e frequentar. Para os aliados da Pedagogia da 
Infância, são as crianças que precisam responder nossas indagações sobre os 
possíveis caminhos para a construção de um espaço escolar que respeite os 
seus modos de ser. Em síntese, compreende-se que: posto que a educação é 
para elas (crianças), são elas que devem dizer o que querem e preferem no 
espaço escolar. De alguma forma, não seria este o exemplo mais conveniente 
da expressão “dar voz às crianças nos espaços educativos”?

Na teorização da Pedagogia da Infância, cada criança possui uma 
identidade única e singular, com necessidades, interesses e capacidades 
próprias. Ela vive num meio cultural e familiar que deve ser reconhecido 
e valorizado pela escola. O espaço escolar tem de levar em conta as 
características individuais, criando oportunidades para que seja possível 
a realização de todas as suas potencialidades, considerando, inclusive, a 
família e a sua cultura na ação educacional.

O fato de se ter como preocupação central a criança, faz com que se 
deva redimensionar e repensar o espaço escolar, na tentativa de conceber as 
crianças como atores dessa transformação, como sujeitos capacitados para 
indicar caminhos e enfrentar problemas e desafios, respeitando-os em suas 
especificidades. Essa perspectiva produz críticas à lógica de organização 
das rotinas na Educação Infantil, pois, para os teóricos da Pedagogia da 
Infância, há uma predominância de práticas predefinidas27, disciplinadoras, 
padronizadas, adultocêntricas, com rotinas rígidas, homogeneizadoras, 
enfim, uma lógica que obedece os padrões institucionais da educação 
escolarizada e, em decorrência disso, não há espaço para que as crianças 
escolham o que desejam, dificulta-se a expressão das singularidades e 
especificidades das crianças, não há ambiente para a pluralidade e a 
diferença, tampouco para a liberdade e a autonomia. Em síntese, tem-se 
colocado as crianças no lugar de alunos.

Nas teorizações da Pedagogia da Infância, as práticas que se reduzem 
à perspectiva da pedagogia escolar colocam as crianças no lugar de alunos e 
passam a ter uma visão de que o pedagógico tem a ver com instrução e com 

27	 Por exemplo: hora de entrar na sala, hora do lanche, hora do almoço, hora do parque, hora da 
higiene, hora do sono.



76  Jenerton Arlan Schütz

o ensinar algo. Ser aluno significa, para os teóricos da Pedagogia da Infância, 
ser um destinatário da ação adulta, a quem se espera comportamentos 
prescritos, pelos quais se é avaliado, premiado ou sancionado. Isso se deve 
ao fato de esse espaço/lugar ser pensado por adultos e não pelas vontades, 
necessidades e desejos das crianças. Eis o motivo de afirmar-se que: quando 
a criança se torna aluno, a criança morre28. Retoma-se, nesse sentido, a tese 
de que aluno tem a ver com ensino e aula, enquanto criança tem a ver com 
a noção de educar e aprender na coletividade, como nos lembra Rocha 
(1999).

A partir das denúncias por parte da Pedagogia da Infância, a ideia 
que se propõe é criar um ambiente educativo diferente, que se comprometa 
com a liberdade, com a centralização dos interesses de cada criança, com 
a singularidade de suas experiências e vozes, que evite a interferência 
adulta no próprio caminho e ritmo de desenvolvimento. Nessa direção, 
conforme os aliados da perspectiva da Pedagogia da Infância, deve-
se poupar as crianças do autoritarismo adulto, pois, ao poupá-las, elas 
estariam tornando-se capazes de alcançar a autonomia moral, de organizar 
a sua própria aprendizagem, de se libertar das imposições curriculares, da 
transmissão de normas, regras e procedimentos que estão presentes na 
educação considerada escolar. Difunde-se, assim, uma nova concepção 
acerca das relações entre criança-adulto-aprendizagem, induzindo uma 
renovação e modernização das práticas educativas. O professor passa a 
acompanhar, mediar e facilitar os processos de aprendizagem da criança, 
levando em conta os seus desejos, interesses e necessidades.

Além disso, os teóricos da Pedagogia da Infância defendem a 
construção de um ambiente baseado nos valores democráticos, no exercício 
da cidadania plena, quando a participação de todos os envolvidos é um dos 
meios para que a ideia anunciada se instaure no ambiente educativo. A 
pluralidade, diversidade, igualdade e liberdade são expressões-chave nesta 
perspectiva de democratização das relações pedagógicas. Em decorrência 
disso, as relações entre professor e criança (ou professor e aluno) também 
devem se pautar na igualdade, na simetria pedagógica e na coletividade, ou 
seja, o fato de as crianças serem atores sociais ativos, hábeis e competentes 
o suficiente para decidirem sobre a sua aprendizagem e o seu destino, é 

28	 Na obra De crianças a alunos: a transição da Educação Infantil para o Ensino Fundamental, 
Motta (2013) analisa a passagem das crianças da Educação Infantil para os anos iniciais do 
Ensino Fundamental, além da ação da cultura escolar sobre as culturas infantis que transforma 
crianças em alunos.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 77  

necessário para a efetiva participação destas nas decisões e modificações do 
espaço educativo e, consequentemente, nas deliberações políticas.

Decorre disso a noção de que a cidadania precisa ser vivida e 
experienciada, seja no ambiente educativo ou em espaços públicos. 
Levando em consideração estes aspectos, podemos afirmar que se tornam 
comuns nas escolas contemporâneas práticas ou estratégias de consultas, 
votações, assembleias, eleições que envolvem a participação das crianças. 
Nesse sentido, para os teóricos da Pedagogia da Infância é fundamental 
compreender que a participação das crianças nessas atividades é uma 
oportunidade para que elas influenciem no seu próprio processo de 
aprendizagem e desenvolvimento, além de oportunizar a expressão de seus 
pontos de vista sobre os mais diferentes assuntos. Desse modo, trata-se 
de uma necessidade para que se desenvolvam princípios democráticos e 
processos de vivência e experiência da cidadania.

Na compreensão de Pinazza (2007), uma das teóricas da Pedagogia 
da Infância, é praticando a participação democrática e cidadã que se 
constrói a democracia; por isso a necessidade de que a experiência educativa 
seja construção dos próprios atores sociais. A participação das crianças 
neste movimento reitera a competência e a voz que estas possuem para 
influenciar nas práticas das instituições, sendo-lhes possibilitadas a opinião 
e tomar parte na organização destas. Isso significa afirmar que as crianças 
devem compartilhar efetivamente das decisões e questões que afetam a sua 
vida.

Nessa direção, percebe-se que a preocupação da educação das 
crianças passa a ser a de criar ambientes que possibilitem a experimentação 
do convívio democrático. Deve-se pensar as creches, pré-escolas e escolas 
como instituições que, em menor escala, reproduzem a própria vida 
social, levando em consideração as crianças como cidadãs, pertencentes 
à comunidade democrática. Desse modo, a escola passa a ser um espaço 
político, que deve prezar pela simetria política, uma vez que esta é o espaço 
da vida, do público, da política, e, consequentemente, da igualdade, da 
liberdade, da autonomia e da pluralidade.

Este conjunto de ideias introduzidas pela Pedagogia da 
Infância, ancorando-se nas teorizações da Sociologia da Infância, leva 
ao entendimento de que, no âmbito educacional, deve-se possibilitar 
às crianças a participação efetiva em assembleias, reuniões, votações e 
decisões. Indubitavelmente, o espaço escolar é considerado democrático e 
as crianças cidadãs. Não obstante, impõe-se a necessidade de ouvir o que 



78  Jenerton Arlan Schütz

as crianças têm a dizer, possibilitando, inclusive, a partir de suas falas, a 
constituição de uma escola outra, baseada em suas necessidades e desejos.

O desafio que se estabelece a partir da Pedagogia da Infância é o de 
investigar a infância em uma perspectiva interdisciplinar: deve-se assumir 
que escutar o ponto de vista das crianças significa reconhecer a capacidade 
e competência, a participação e o protagonismo delas nas sociedades e nos 
contextos em que estão inseridas, nas decisões políticas, nas pesquisas, na 
ciência, na educação e em diferentes espaços sociais.

Nesse sentido, em se tratando da especificidade das crianças 
e da Educação Infantil, a Pedagogia da Infância pressupõe uma prática 
pedagógica não pautada na centralidade do professor, na ordem 
disciplinar, no conteudismo ou nos moldes das escolas (escolas do Ensino 
Fundamental e Ensino Médio), mas que se considere as crianças sujeitos do 
redimensionamento das práticas pedagógicas na Educação Infantil, capazes 
de indicar caminhos, de expressarem os seus desejos e potencialidades. Com 
isso, os planejamentos, as atividades e decisões tomadas nas instituições 
educativas devem incluir as necessidades e os anseios das próprias crianças; 
o ato dos professores passa a ser, nesse sentido, indireto. A proposição é 
clara: trata-se de criar um ambiente que se baseie na atividade da criança e 
não em regências definidas ou regidas pelos professores.

A criança, nesse contexto, passa a definir o seu próprio caminho, 
os seus próprios passos e as suas escolhas a partir do interesse “natural”, 
de sua curiosidade, criatividade e espontaneidade. Por isso a necessidade 
de se prover um ambiente que favoreça a construção, o desenvolvimento 
livre das crianças e a sua investigação ativa. Na compreensão da Pedagogia 
da Infância, a criança passa a avaliar o que pode fazer e a descobrir 
espontaneamente as suas possibilidades. Não se trata, nesse contexto, de 
educar por intermédio do ensino e de propostas curriculares já prontas, 
mas de se privilegiar a autoaprendizagem das crianças e encontrar com 
elas os currículos e novas experiências educativas. Em síntese, para os 
representantes das Pedagogia da Infância, a criança passa a ser o centro do 
processo educativo; logo, um sujeito protagonista e ativo. Exige-se, para 
essa criança, um(a) professor(a) de criança, e não um(a) professor(a) de 
disciplinas escolares ou transmissor de conhecimentos petrificados.

A proposição da Pedagogia da Infância refere-se à negação da 
considerada Pedagogia da transmissão. Para Oliveira-Formosinho (2007), a 
Pedagogia da transmissão centra-se na lógica dos saberes, no conhecimento 
que se quer veicular/preservar, resolvendo a complexidade da realidade da sala 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 79  

de aula por meio da escolha unidirecional dos saberes a serem transmitidos 
e da delimitação do modo e dos tempos para fazer essa transmissão. Além 
disso, Oliveira-Formosinho (2007) afirma que a Pedagogia da transmissão, 
ao priorizar uma cultura “legítima”, estaria a proporcionar práticas e 
beneficiando argumentos neoliberais e hegemônicos, além de impor a 
disciplinarização do corpo e da mente das crianças. Como possibilidade 
de enfrentar e superar a Pedagogia da transmissão, Oliveira-Formosinho 
(2007) sugere a denominada Pedagogia da participação. Esta, por sua vez, 
estaria aberta à interatividade de saberes, práticas e crenças, constituídas 
pelos atores do processo educativo. Ademais, a Pedagogia da participação 
rompe com qualquer definição instrumental do ato de ensinar e com toda 
possibilidade de antecipação do que realmente será ensinado/aprendido. 
Merecem destaque, nesta perspectiva, a escuta, o diálogo e a negociação.

A primeira refere-se à necessidade de se compreender as crianças, 
os seus interesses, os seus saberes, as suas necessidades, motivações e 
os seus modos de vida. A segunda tem a ver com a abertura de novas 
possibilidades e oportunidades para se pensar as instituições educativas 
e os seus currículos, enquanto a negociação refere-se a um processo de 
discussão e produção de consensos, juntamente com os alunos, sobre os 
processos e conteúdos, além dos ritmos e modos de aprendizagem em sala 
de aula. É neste movimento de escuta, diálogo e negociação que se pode 
pensar, segundo Oliveira-Formosinho (2007), em práticas pedagógicas 
realmente democráticas, práticas que estão para além da centralidade do 
professor, de conteúdos e currículos a serem simplesmente seguidos ou 
antecipadamente dados como ideais.

Nessa direção, é possível aferir que é essencial descobrir, por meio 
da escuta, do diálogo e da negociação, os interesses de aprendizagem das 
crianças, a fim de potencializar o protagonismo destas e proporcionar um 
planejamento desde a observação dos interesses. Reconhecer isso significa, 
para os teóricos da Pedagogia da Infância, ter as crianças como base das ações 
educativas, e a partir delas, devem ser planejadas e organizadas propostas, 
atividades e aprendizagens. Percebe-se que o eixo do ensino passa para o 
eixo da aprendizagem, além de se promover a liberdade, a pluralidade, a 
escuta, o diálogo, a negociação e a espontaneidade das crianças. O interesse 
passa a soar como algo próprio da criança (natural), e a aprendizagem 
como uma consequência da observação e promoção da liberdade das 
crianças. Por isso, qualquer ato, atividade, organização, planejamento, etc., 
que não leve em conta os interesses das crianças, passa a ser considerado 
contrário àquilo que é próprio da criança, isto é, contra a natureza infantil. 



80  Jenerton Arlan Schütz

Raupp (2012) nos lembra que a principal função da Pedagogia da Infância 
é a de limitar-se à observação, à organização de espaços pedagógicos e ao 
acompanhamento dos interesses, desejos e das visões da criança sobre a 
escola, as atividades, os momentos e os espaços.

De maneira análoga, a perspectiva da Pedagogia da Infância 
assenta-se na proposição de que as crianças precisam “aprender a aprender”, 
superando-se, supostamente, as formas de educação escolar vistas como 
tradicionais, disciplinadoras, adultocêntricas, homogeneizadoras e 
rotineiras. Para que as crianças estejam aptas a participar da vida coletiva/
pública, não se deve ter uma Educação Infantil pautada no ensino, na 
transmissão de conhecimentos petrificados, pois aprender está para além 
disso, ou seja, a atividade da criança deve partir de suas necessidades e 
interesses, uma vez que esta possui múltiplas linguagens, capacidades, 
habilidades e competências. Em suma, deve-se proporcionar que ela 
mesma construa o seu próprio conhecimento a partir destas qualidades e 
necessidades naturais.

Nesse contexto, a escola passa a ser um espaço de preparação da 
vida, pela vida e para a vida. Não obstante, o professor aparece como um 
observador desse processo, um facilitador, um coadjuvante do processo de 
aprendizagem, sempre pronto para negociar, mas não como aquele que 
detém algum saber específico ou que representa determinada comunidade 
científica. Reduz-se ao máximo a intervenção dos professores, e a 
aprendizagem passa a ser compreendida como um processo espontâneo, 
pautado nas necessidades, desejos, anseios e interesses das crianças, 
consideradas protagonistas do seu próprio conhecimento, gestoras de 
sua própria condição e de seu saber. Logo, os processos que surgem da 
espontaneidade da criança são o que há de mais extraordinário na sala de 
aula.

Essa mobilização de conceitos, expressões, possibilidades e 
considerações provenientes da relação entre a Sociologia da Infância e a 
Pedagogia da Infância, tem nos indicado uma necessária reflexão sobre a 
própria concepção de infância (devir ou ser; heteronomia e autonomia), 
sobre o conceito de educação (cuidado-educação-aprendizagem e ensino), 
sobre o papel e o lugar do professor (facilitador, mediador, parceiro 
e transmissor), sobre a especificidade da escola (interesses individuais e 
comuns), sobre a relação entre educação e política (crianças e adultos; 
assimetria e simetria), entre outras.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 81  

Essas indagações, mesmo que ainda um tanto caricaturais, 
sintetizam, de certo modo, a confusa relação entre heteronomia e 
autonomia, entre libertação e proteção, entre educação e política, entre 
privado e público, entre professor, aluno e escola, e sobre as consequências 
da modernização das relações (políticas e educativas); não obstante, nos 
indicam a necessidade de procurar subsídios para pensá-las em leituras 
teórico-metodológicas mais amplas e aprofundadas. Para citar algumas, a 
relação entre a crise da tradição e da cultura, a relação entre a crise na 
educação e o declínio da autoridade, e a reflexão filosófico-político sobre a 
dinâmica de igualização e democratização das/nas relações educativas. Nos 
capítulos que seguem andaremos por pistas, trilhas, desvios e caminhos 
oferecidos por Hannah Arendt e alguns dos que nela tiveram inspiração 
para pensar essas relações.





Capítulo 2

CONDIÇÃO HUMANA E EDUCAÇÃO

Na década de 1950, Hannah Arendt escreveu A Crise na 
Educação, ensaio em que, após advertir o leitor de que falará 

não como uma especialista no tema, uma vez que não seria, propriamente, 
uma educadora, tematiza inúmeras questões relacionadas à educação 
escolar e à formação de crianças. O ensaio está publicado na obra Entre 
o Passado e o Futuro (ARENDT, 2013), livro no qual a autora apresenta 
instigantes reflexões sobre o tempo presente e suas vicissitudes. O tema 
da educação aparece juntamente com outras nove temáticas, entre elas a 
autoridade e a cultura, ambas vistas na condição de crise29.

As reflexões de Arendt sobre a educação aparecem, no entanto, 
poucas vezes em sua obra, que é formada por extensas reflexões sobre 
política (e seu esgarçamento) na era moderna30, sobre o totalitarismo, a 
violência, a revolução, a moralidade, a ética, as atividades do espírito, as 
atividades humanas. Esse conjunto de temas investigativos ganha contornos 
especiais em seus estudos sobre A Condição Humana (ARENDT, 2010), 
um dos livros mais importantes não apenas em sua obra geral, mas no 
conjunto das reflexões empreendidas pela autora. No prefácio da referida 
obra, publicada em 1958, Arendt afirma que o seu propósito no livro não 
é o de fornecer respostas teóricas às perplexidades do seu tempo, nem para 
as atrocidades do século 20, mas a de promover uma “[...] reconsideração 
da condição humana do ponto de vista privilegiado de nossas mais novas 
experiências e nossos temores mais recentes”. Sua proposta é relativamente 

29	 Os textos da autora têm sido cada vez mais divulgados nos mais variados meios – acadêmicos e 
não acadêmicos –, assim como crescem as leituras e pesquisas sobre ela. Essa crescente procura, 
leitura e pesquisa sobre a autora é possível de ser percebida fazendo-se uma simples busca, em 
2010, na investigação de Custódio (2011). A autora mostrou que o site do Google apresentava 
1.450.000 resultados quando se insere na busca o termo “Hannah Arendt”. Passada uma 
década, ao se colocar o termo “Hannah Arendt” no Google, o site traz 14.900.000 resultados, o 
que evidencia a enorme influência da autora em pesquisas não apenas sobre filosofia e política, 
mas também sobre educação. Importa destacar que a autora escreveu apenas dois textos sobre a 
educação, além de declarar que “não [foi] [...] uma educadora profissional” (ARENDT, 2013, 
p. 222), contudo seus dois textos são tão esclarecedores e impactaram de tal maneira, que 
Arendt é considerada uma das grandes pensadoras da educação do último século.

30	 Para a Arendt (2010), a Era Moderna inicia com o descobrimento da América pelos europeus, 
com a Reforma Protestante e a invenção do telescópio, diferentemente do Mundo Moderno, 
que inicia após a Revolução Francesa.



84  Jenerton Arlan Schütz

simples: “trata-se apenas de pensar o que estamos fazendo” (ARENDT, 
2010, p. 5).

Outro momento de incursão da autora nas discussões sobre a 
educação é encontrado em Reflexões sobre Little Rock31, artigo publicado 
na obra Responsabilidade e Julgamento (ARENDT, 2004b), escrito de 
densas reflexões acerca da moralidade e dos impasses da vida pública 
contemporânea, publicado em 1959. Nele, Arendt traz à luz escândalos 
causados pelas agressões a uma criança negra que, no Estado de Arkansas 
(Estado do Sul dos Estados Unidos), fora colocada em uma escola “de 
brancos” em pleno período de segregação racial. O artigo sobre Little Rock 
mostra, portanto, que no processo de dessegregação fora utilizada uma 
estratégia equivocada ao dirigir as ações para a educação escolar antes de 
tratar, por exemplo, dos direitos políticos. A educação, nesse sentido, surge 
como problema político, tal como a autora anuncia em A Crise na Educação, 
contudo, em sua perspectiva, a infância e as práticas educacionais são 
apresentadas como temas apartados da política.

O objetivo deste capítulo é realizar uma incursão nas reflexões de 
Arendt no que se refere à educação, não no sentido de especificar as suas 
diferentes faces, algo que já tem sido feito com rigor e competência por 
diversos comentadores32, mas no de fazer emergir aspectos do tema da 
infância e as suas relações com a política. Nesse sentido, almejamos, ao 
final deste capítulo, ter aportes para pensar e recolocar a questão sobre a 
educação de crianças e a sua relação com a vida pública, esfera esta que 
exige a igualdade, a pluralidade, a liberdade, a autonomia e a ação.

Inicialmente tematizamos A Condição Humana, especificamente 
a tripartição da condição humana. A Condição Humana converte-se em 
uma fenomenologia das próprias atividades humanas fundamentais da 
vita activa: o trabalho, o fabricar e o agir33. A vita activa se constitui, 
desse modo, pelas atividades que o humano realiza com os outros. Arendt 
(2010, p. 26) inicia a sua obra esclarecendo a expressão vita activa, que 
representa: “a vida humana na medida em que se empenha ativamente em 
fazer algo”. Assim, cada uma das três atividades corresponde a uma das 
condições básicas da existência do ser humano no mundo, conferindo-
lhe durabilidade. Ainda no prólogo, a autora afirma que o objetivo do 

31	 Little Rock é a capital do estado de Arkansas (EUA).
32	 Entre eles, Almeida (2011), Carvalho (2017), Carvalho; Custódio (2017), Correia (2010), 

César; Duarte (2010).
33	 Optamos em seguir a tradução do original, onde Arbeit (labor) significa trabalho, Herstellen 

(work) significa fabricar e Handeln (action) é traduzido por agir.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 85  

livro é o de “[...] rastrear até sua origem a moderna alienação do mundo” 
(ARENDT, 2010, p. 7).

Num segundo momento, analisamos os textos relacionados à 
educação, circunscrevendo-os na condição humana, uma vez que, no 
entendimento da autora, educar é sempre uma tentativa de atribuir 
durabilidade, continuidade e aprofundamento ao mundo humano comum. 
A questão central que merece destaque e ser posta sob tensão é, como já 
foi mencionado, o lugar que a infância ocupa nesse processo, apontada 
como apartada da política, mas simultaneamente uma possibilidade de 
preparação para ela. 

2.1 A tripartição da condição humana: o trabalho, o fabricar e 
o agir

Publicado em 1958, o livro A Condição Humana aborda as 
condições básicas da existência do humano no mundo, orientado pelas três 
categorias fundamentais que compõem a vita activa: o trabalho, o fabricar 
e o agir. Nas palavras de Arendt (2010, p. 6):

[...] O que proponho nas páginas que se seguem é uma reconsideração 
da condição humana do ponto de vista privilegiado de nossas mais 
novas experiências e nossos temores mais recentes. [...] O que 
proponho, portanto, é muito simples: trata-se apenas de pensar o que 
estamos fazendo.

Importa destacar, portanto, que o objetivo da autora não é 
o de apresentar respostas únicas e fechadas em si, uma vez que para os 
problemas e perplexidades de seu tempo (nosso tempo), não há uma 
única solução, mas acordos que devem ser estabelecidos entre os humanos 
na intersubjetividade pública de opiniões. Isso representa a capacidade 
humana de transcender a mera adaptação ao meio natural, e na interação 
com os outros humanos passa a constituir (mesmo que provisoriamente) 
modelos de convivência, percepções, regramentos, valores, referencias, 
caminhos, etc., enfim, um mundo humano comum.

Se podemos constatar que, por um lado, não há uma hierarquia 
entre as três atividades apresentadas por Arendt, por outro é possível 
afirmar que o agir é o que delimita, definitivamente, o humano como tal, 
distinguindo-o do ciclo natural, biológico, orgânico, do trabalho. Para além 
disso, é possível considerar que as três atividades guardam uma relação de 
intimidade com a concepção de natalidade, conceito fundamental para a 



86  Jenerton Arlan Schütz

construção de Arendt sobre os lugares da infância e da educação, dado o fato 
de que não nascemos apenas para a vida, mas para um mundo preexistente, 
um mundo povoado por outros seres humanos, construído pelos vivos e 
pelas gerações anteriores, constituído por tradições, realizações materiais 
e realizações simbólicas às quais atribuímos utilidade, valor e significado.

A natalidade não corresponde, efetivamente, ao nascimento, que é 
de fato a condição inaugural da natalidade. O nascimento corresponde a 
um acontecimento, ou seja, momento em que somos recebidos na terra, 
enquanto a natalidade é a possibilidade e a capacidade que temos de 
constantemente nos atualizarmos, de fazermos o novo, que acontece por 
intermédio da ação no mundo; assim são os novos, os recém-chegados 
que podem transformar e aperfeiçoar o mundo humano, fazendo o 
enfrentamento com um mundo que já existe e que será apresentado a eles 
por meio da educação.

Cada uma das três atividades é marcada por uma condição 
humana34, a saber: o trabalho corresponde à vida; o fabricar corresponde 
à mundanidade; a ação corresponde à pluralidade. Nesse sentido, a 
condição humana não se reduz às condições sob as quais a vida foi relegada 
ao humano; para a autora, os homens são seres condicionados, uma vez 
que tudo aquilo com que eles entram em contato torna-se imediatamente 
uma condição de sua existência (ARENDT, 2010). Ademais, importa 
dar destaque à concepção de condição humana35, uma vez que, segundo 
Arendt (2010, p. 11), “[...] a condição humana não é o mesmo que a 
natureza humana, e a soma total das atividades e capacidades humanas 
que correspondem à condição humana não constitui algo equivalente à 
natureza humana”. Tal noção fica ainda mais clara quando Arendt (2010, 
p. 18-19) afirma que:

É altamente improvável que nós, que podemos conhecer, determinar 
e definir a essência natural de todas as coisas que nos rodeiam e que 
não somos, venhamos a ser capazes de fazer o mesmo a nosso próprio 
respeito. [...] Em outras palavras, se temos uma natureza ou essência, 

34	 Sobre essa relação, Arendt (2010, p. 11) afirma que: “[...] o que quer que toque a vida humana 
ou mantenha uma duradoura relação com ela assume imediatamente o caráter de condição da 
existência humana”.

35	 A concepção de condição humana, aqui abordada, não tem a ver com uma interpretação 
metafísica, como se as atividades que nela se realizam devessem ser feitas de uma forma única 
e para todo o sempre. A condição humana tem a ver com a orfandade do humano diante 
do mundo, por isso a necessidade de este construir referenciais de objetividade (bússolas de 
orientação). Somente assim podemos abrir possibilidades novas de configuração do mundo 
humano comum, uma vez que este jamais está dado, mas necessita ser produzido, motivo que 
exige o entendimento intersubjetivo.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 87  

então certamente só um deus pode conhecê-la e defini-la; e a condição 
prévia é que ele possa falar de um “quem” como se fosse um “que”.

Assim, a partir das condições sob as quais a vida é dada aos homens, 
estes constantemente podem criar as suas próprias condições terrenas; logo, 
tudo aquilo que adentra o mundo humano por si próprio ou que é fruto 
do artifício humano, torna-se parte da condição humana. Isso significa 
que podemos colocar a nossa condição humana em questão; significa que 
temos infinitas possibilidades de constituir um mundo humano, resultantes 
da plasticidade humana. Os homens são, por isso, seres condicionados, 
enquanto o mundo humano é sempre um artifício, uma autoprodução e 
invenção humana, e isso nos leva a afirmar que só os humanos têm mundo.

2.2 O trabalho

A vida, como condição humana do trabalho, significa sobreviver, 
significa satisfazer as necessidades, e, por isso mesmo, é uma atividade que 
não tem início, posto que surge com a própria vida, e é uma atividade que 
não tem fim – a não ser a morte. É uma atividade humana marcada pela 
repetição, uma vez que é realizada seguindo os ditames do processo vital. 
O trabalho do nosso corpo, portanto, é uma atividade que se realiza para 
sobreviver e reproduzir a sua espécie, nada mais.

No entender de Arendt (2010, p. 8), “o trabalho é a atividade 
que corresponde ao processo biológico do corpo humano, cujos 
crescimento espontâneo, metabolismo e resultante declínio estão ligados às 
necessidades vitais produzidas e fornecidas ao processo vital pelo trabalho”. 
A preocupação, como se nota, é com a própria vida que precisa se manter 
como tal. Por mais que o homem produza algo por meio do trabalho, isso 
não institui uma durabilidade ao mundo, uma vez que essa perspectiva faz 
parte do processo cíclico da natureza, ou seja, os produtos resultantes do 
trabalho são consumidos e destruídos no mesmo momento em que são 
usados.

Por isso, os produtos não gozam de durabilidade; são absorvidos 
no ciclo de sobrevivência da espécie humana. O automatismo natural não 
é interrompido pelos bens de consumo, produtos do trabalho. Os bens de 
consumo não impõem uma durabilidade no mundo, não ficam no mundo 
o tempo suficiente para transcender o tempo de vida de seus produtores; 
por isso, o trabalho jamais transcende a vida humana.



88  Jenerton Arlan Schütz

Lamentavelmente, parece ser do ciclo das condições da vida, tal 
como esta foi dada ao homem, que “[...] a única vantagem possível da 
fertilidade da força de trabalho humano resida em sua capacidade de 
conseguir as coisas necessárias à vida para mais de um homem ou de uma 
família” (ARENDT, 2010, p. 146), por isso, “[...] os produtos do trabalho, 
produtos do metabolismo do homem com a natureza, não permanecem no 
mundo tempo suficiente para se tornarem parte dele, e a própria atividade 
do trabalho, [...] esquece-se do mundo até o extremo da não mundanidade” 
(ARENDT, 2010, p. 146). Isso leva Arendt (2010) a denominar aquele 
que é obrigado a trabalhar para atender às necessidades sempre prementes 
de animal laborans.

A ênfase dada à produção e ao trabalho, característica da época 
moderna, condiz com o imperativo de se satisfazer às necessidades do ciclo 
vital; é por isso que o produto resultante do trabalho é imediatamente 
inserido, consumido e destruído pelo próprio processo vital do corpo. Já 
os objetos construídos passam a se tornar bens de consumo com o objetivo 
de adentrar no ciclo da produção e consumo. Diante disso, podemos 
considerar que esse ciclo se estende cada vez mais para outras dimensões, 
em virtude de não se consumir apenas alimentos, mas também imagens e 
modelos de vida, pois os produtos são vistos como parte da cultura.

Das coisas que consideramos tangíveis, as que são menos duráveis 
são aquelas necessárias ao ciclo vital. Posterior à breve permanência no 
mundo humano, retornam ao processo natural que as produziu, “[...] 
seja por meio da absorção no processo vital do animal humano, seja por 
meio da deterioração [...]. Embora feitas pelo homem, vêm e vão, são 
produzidas e consumidas de acordo com o sempre-recorrente movimento 
cíclico da natureza” (ARENDT, 2010, p. 119). A vida, por isso, consome 
a durabilidade, por toda parte. Desgasta-se e provoca o desaparecimento.

Quaisquer atividades humanas provocadas pela urgência da 
necessidade de se fazer frente a esses processos vitais, estão vinculadas aos 
ciclos recorrentes da natureza, e não possuem qualquer começo ou fim 
propriamente ditos. Eis o motivo de a atividade do trabalho mover-se “[...] 
sempre no mesmo círculo prescrito pelo processo biológico do organismo 
vivo, e o fim de suas ‘fadigas e penas’ só advém com a morte desse 
organismo” (ARENDT, 2010, p. 121). Desse modo, podemos considerar 
que aquilo que o trabalho produz destina-se a alimentar imediatamente o 
processo da vida humana. Não obstante, enquanto a realidade do mundo 
é devedora de sua durabilidade e permanência, a realidade da vida depende 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 89  

da intensidade com que é experimentada. Enquanto o mundo remete a um 
reconhecimento comum, a vida permanece circunscrita pela subjetividade.

Das três atividades fundamentais da condição humana, somente 
o trabalho é interminável, isto é, prosseguem os automatismos em 
consonância com a vida, fora do escopo das decisões voluntárias ou dos 
propósitos humanamente significativos. No entendimento de Arendt 
(2010, p. 142), a única atividade que

[...] corresponde à experiência da não mundanidade, [...] é a do trabalho, 
na qual o corpo humano, embora em atividade, também é lançado 
para dentro de si mesmo, concentra-se apenas em seu próprio estar 
vivo e permanece preso ao seu metabolismo com a natureza sem jamais 
transcender ou libertar-se do ciclo recorrente de seu funcionamento.

O animal laborans, portanto, é expelido do mundo na medida em 
que é prisioneiro da privatividade do seu próprio corpo, “[...] adscrito à 
satisfação de necessidades das quais ninguém pode compartilhar e que 
ninguém pode comunicar inteiramente” (ARENDT, 2010, p. 146). 
Assim, a atividade do trabalho não exige a presença de outros e não pode 
ser comunicada, uma vez que ela é um movimento singular, de privação 
do corpo em relação ao outro. Essa atividade, como também os seus 
produtos, não necessitam da exposição pública para adquirir alguma forma 
de existência. Antes o inverso, a saber, por estar estreitamente ligada à vida 
biológica a atividade do trabalho reclama, para sua subsistência, a proteção 
que resulta do ocultamento.

2.3 O fabricar

O ser humano não está somente preso ao processo vital. Por meio de 
outra atividade – o fabricar –, o homem pode romper esse ciclo incessante 
de produção-consumo e estabelecer um mundo que o proteja do contínuo 
ciclo natural. Assim, o homem é capaz de fabricar artefatos que lhe dão 
estabilidade e oferecem um lar que ele não possui por natureza. O fabricar, 
desse modo, é uma atividade exercida para obter objetos duráveis, que 
permanecem no mundo humano. O mundo, aqui, novamente, deve ser 
entendido em distinção à natureza.

A atividade do fabricar tem o início e o fim definidos pelo próprio 
objeto a ser fabricado. Graças à fabricação, o mundo humano recebe 
objetos que duram para além da vida humana. Desse modo, sendo voltada 
para a permanência e durabilidade, a condição humana do fabricar é a 



90  Jenerton Arlan Schütz

mundanidade. A obra que é fruto de nossas mãos (ARENDT, 2010) é uma 
atividade que se desenvolve a partir dos objetos provenientes da natureza, e 
distingue-se do trabalho por acrescentar novos objetos e produtos ao artifício 
humano, objetos e produtos que não são feitos para serem consumidos 
imediatamente, ou realizar a manutenção da vida simplesmente. Assim 
sendo, o fabricante é denominado por Arendt (2010) de homo faber.

O fabricar tem a ver com os artificialismos do humano, motivo este 
que dá certa “[...] permanência e durabilidade à futilidade da vida mortal 
e ao caráter efêmero do tempo” (ARENDT, 2010, p. 10). A permanência 
e durabilidade garantem não apenas a sobrevivência do indivíduo, mas 
também da espécie; não assegura apenas a vida vivida, mas principalmente 
a memória. O uso que se faz dos artificialismos humanos não causa o 
seu desaparecimento, mas proporciona a estabilidade e a solidez. É nesse 
contexto que estão inseridos o artista e o artesão, que conferem, por meio 
das obras, a possibilidade de que o passar do tempo não se consuma em 
puro esquecimento, uma vez que a arte e tantos outros artefatos humanos 
(filosofia, valores, costumes, etc.) ficam como testemunho vivo. O que os 
bens de consumo são para a vida humana, os objetos de uso são para o 
mundo humano.

É conveniente afirmar, também, que a durabilidade dos 
artificialismos humanos não é absoluta. A durabilidade depende do uso que 
fazemos deles. Embora não os consumamos, os desgastamos. Por exemplo, 
ao se cortar uma madeira com a finalidade de fabricar uma cadeira, e relegar 
a cadeira à própria sorte ou descartá-la do mundo humano, ela se tornará 
novamente madeira, e irá se deteriorar e retornará ao solo, de onde surgiu 
a árvore que foi cortada para produzir a cadeira. Arendt (2010) adverte, 
contudo, que, embora esse possa parecer ser o fim inevitável das coisas no 
mundo, sinal de que são produtos de um fabricante que é mortal, não é 
tão certo que seja o destino final do próprio artifício humano, no qual 
todas as coisas podem ser constantemente substituídas com a mudança 
das gerações que chegam e habitam o mundo e que se vão. A deterioração 
não é o destino dos objetos, não é o fim último deles, no mesmo sentido 
em que a destruição é o fim intrínseco de todas as coisas destinadas ao 
consumo. O que o uso desgasta é a durabilidade.

Ademais, é essa durabilidade que confere às coisas do mundo sua 
relativa independência dos homens que as produziram e as utilizam, “[...] 
sua ‘objetividade’, que as faz resistir, ‘se opor’ [stand against] e suportar, 
pelo menos durante algum tempo, as vorazes necessidades e carências de 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 91  

seus fabricantes e usuários vivos” (ARENDT, 2010, p. 170). É por isso 
que as coisas resultantes do homo faber tem o objetivo de estabilizar a 
vida humana. Somente nós, humanos, que erigimos a objetividade de um 
mundo nosso a partir do que a natureza nos oferece, que o construímos 
dentro do ambiente natural para, assim, nos proteger dele, podemos 
observar a natureza com um caráter de objetividade.

Nessa direção, outra característica da atividade do fabricar é ter um 
começo e um fim definido e previsível, e essa característica é suficiente para 
distingui-la de todas as outras atividades humanas. Vimos que o trabalho 
está preso ao movimento cíclico do processo vital do corpo; logo, não 
tem começo nem fim. Já a ação, que veremos adiante, mesmo que tenha 
um começo definido, jamais tem um fim previsível. Assim, para Arendt 
(2010), o processo de fabricar não é irreversível; cada coisa que se fabrica 
pode ser destruída pelas mãos que a fabricaram; nenhum objeto de uso 
é tão urgentemente necessário ao processo vital que o seu fabricante não 
possa arcar com sua destruição e sobreviver a ela.

O homo faber, portanto, é amo e senhor, não apenas porque é o 
senhor ou se estabeleceu como senhor de toda a natureza, mas porque ele é 
senhor de si mesmo e de suas ações. Isso não se aplica ao animal laborans, 
sujeito preso às necessidades da própria vida. A sós, tendo em mente a 
imagem do futuro produto, o homo faber é livre para fabricar, e também 
a sós, diante da obra de suas mãos, é livre para destruí-la. Importa frisar, 
entretanto, que a atividade do fabricar não é considerada antipolítica, pois, 
por mais que o homo faber se isole para fabricar alguma coisa, ele está 
ligado com o mundo tangível das coisas que está a produzir, e é justamente 
essa artificialidade humana que, em última instância, une e separa o ser 
humano. O homo faber supera o incessante ciclo temporal do animal 
laborans. Por meio da obra, o homem modifica o mundo e estabiliza a vida 
humana. Ele se torna artesão de um mundo que lhe é próprio.

O mundo é um artifício humano; é construído pelo homo faber 
e torna-se um lar para os humanos mortais36, cuja estabilidade “[...] 
suportará e sobreviverá ao movimento de permanente mudança de suas 
vidas e ações, apenas na medida em que transcende a mera funcionalidade 
das coisas produzidas para o consumo e a mera utilidade dos objetos [...]” 
(ARENDT, 2010, p. 217). Para, portanto, o mundo ser aquilo que ele é 
destinado a ser, um lugar para os homens durante a sua vida na Terra, o 

36	 Para Arendt (2013, p. 71), “os homens são ‘os mortais’, as únicas coisas mortais que existem, 
pois os animais existem tão-somente enquanto membros de espécies e não como indivíduos”.



92  Jenerton Arlan Schütz

artifício humano tem de ser um lugar adequado para a ação e o discurso. A 
questão não é escolher entre Platão ou Protágoras, ou decidir se o homem 
ou um deus deve ser a medida de todas as coisas; o que é certo é que a 
medida não pode ser nem a das necessidades coativas da vida biológica e do 
trabalho, nem o instrumentalismo utilitário da fabricação e do uso.

2.4 O agir

Agir, segundo Arendt (2010), em seu sentido mais geral, significa 
tomar uma iniciativa, iniciar algo, imprimir movimento a alguma coisa. 
O agir, no conjunto das atividades humanas, é aquele que tem um início, 
mas não tem um fim predeterminado de vez. Por mais que tenha um início 
definido, o agir acontece de forma espontânea. Quando se diz que o agir 
não tem um fim, significa que, além de não ter um tempo específico para 
terminar, não possui, ainda, uma finalidade; ou seja, do agir não resulta um 
produto específico qualquer, assim como acontece na atividade do fabricar. 
A ação, contudo, tem um sentido, a saber, a liberdade de todos aqueles 
que agem. O fato de não se poder determinar o início, o fim e a finalidade 
do agir, configura a atividade de agir (ou da ação) como imprevisível, não 
sendo possível de o agente saber ou antecipar o seu início ou, então, os seus 
resultados.

No âmbito do agir, a exigência fundamental é a comunicação 
entre os agentes; por isso, a atividade do agir ocorre unicamente entre os 
homens, ou seja, “corresponde à condição humana da pluralidade, ao fato 
de que homens, e não o Homem, vivem na Terra e habitam o mundo” 
(ARENDT, 2010, p. 8). A comunicação, desse modo, pressupõe a existência 
de seres diferentes; caso contrário, não seria necessária nem a comunicação 
tampouco a ação. Desse modo, considera-se que a pluralidade humana 
tem o duplo aspecto: o da igualdade e o da distinção.

Se não fossem iguais, os homens não poderiam compreender uns aos 
outros e os que vieram antes deles, nem fazer planos para o futuro, 
nem prever as necessidades daqueles que virão depois deles. Se não 
fossem distintos, sendo cada ser humano distinto de qualquer outro 
que é, foi ou será, não precisariam do discurso nem da ação para se 
fazer compreender. Sinais e sons seriam suficientes para a comunicação 
imediata de necessidades e carências idênticas (ARENDT, 2010, p. 
219-220).

A igualdade, para Arendt (2011), não é um dado, ela não é physis, 
nem resulta de um absoluto transcendente externo à comunidade política. 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 93  

Ela é um construído, elaborado convencionalmente pela ação conjunta 
dos homens por meio da comunidade política. Daí a indissolubilidade 
da relação entre o direito individual do cidadão de autodeterminar-se 
politicamente, em conjunto com os seus concidadãos, mediante seus direitos 
políticos e o direito da comunidade de autodeterminar-se, construindo 
convencionalmente a igualdade. Desse modo, a igualdade, para Arendt, 
significa “[...] que todos têm o mesmo direito à atividade política; e essa 
atividade na polis era, de preferência, uma atividade da conversa mútua” 
(ARENDT, 2004a, p. 49).

O agir, nesse sentido, é a única atividade que se exerce diretamente 
entre os homens sem a mediação das coisas ou da matéria. Diferentemente 
do trabalho, que busca satisfazer as necessidades vitais, e da atividade do 
fabricar, que visa a um produto final, o agir não se reduz a uma função 
nem a um meio, mas tem em si mesmo a sua finalidade. Além disso, a 
pluralidade, os objetos, as palavras e as ações se relacionam entre os 
indivíduos e passam a condicionar a sua identidade. É fato, porém, que 
a pluralidade permite enxergar que o homem não está sozinho, e que 
existem tantas opiniões sobre algo quanto pessoas que habitam o mundo, 
cada uma com a sua singularidade. Deste modo, o agir pode ser estimulado 
pela presença de outros, contudo jamais é condicionado por eles. O agir e 
o discurso relacionam-se especificamente com o fato de que viver significa 
sempre viver entre os homens, entre aqueles que são meus iguais.

Para Arendt (2010, p. 220-221):
Os homens podem perfeitamente viver sem trabalhar, obrigando outros 
a trabalharem para eles; e podem muito bem decidir simplesmente usar 
e fruir do mundo de coisas sem lhe acrescentar um só objeto útil; a 
vida de um explorador ou senhor de escravos e a vida de um parasita 
podem ser injustas, mas certamente são humanas. Por outro lado, uma 
vida sem discurso e sem ação – e esse é o único modo de vida em que 
há sincera renúncia de toda aparência e de toda vaidade, na acepção 
bíblica da palavra – é literalmente morta para o mundo; deixa de ser 
uma vida humana, uma vez que já não é vivida entre os homens.

A ação e o discurso são tão intimamente relacionados que, conforme 
Arendt (2010), o ato primordial e especificamente humano deve conter, 
ao mesmo tempo, resposta à pergunta que se faz a todo recém-chegado: 
“Quem és?” Essa revelação de quem alguém é está implícita tanto em suas 
palavras quanto em seus feitos. Nessa direção, cada novo ser humano que 
chega ao mundo é marcado pela singularidade, ou seja, com cada novo 
nascimento não começa apenas uma outra história de vida, mas uma 



94  Jenerton Arlan Schütz

totalmente nova, diferente de todas as que já se antecederam ou que ainda 
virão. Fato este que faz com que a ação de cada humano seja caracterizada 
pela imprevisibilidade, pelo inesperado e pelo improvável.

A singularidade é constantemente mostrada e reafirmada, quando 
não se revela como é alguém, mas sim quem é esse alguém. A resposta 
à pergunta “Quem és?” se dá a partir das palavras e também das ações 
que são espalhadas no mundo e que admitem o reconhecimento entre 
os indivíduos. A identidade do homem ou de cada homem, portanto, só 
pode ser vista e reconhecida pelos outros. Assim, o nome de alguém nada 
revela sobre como é ou quem é essa pessoa, a não ser que um dia, em algum 
lugar, se possa ouvir as suas palavras ou assistir às suas ações. Ao agirem, 
os homens mostram quem são, revelam suas identidades pessoais únicas, e 
assim fazem o seu aparecimento no mundo humano comum. Para Arendt 
(2010), o agir, na medida em que se empenha em fundar e preservar corpos 
políticos, cria a condição para a lembrança, ou seja, para a história. O agir 
supõe e busca a pluralidade, institui-se pela língua, pela fala, condição que 
permite o exercício da opinião, da doxa (e não da episteme), da política.

O fato de o ser humano ser capaz de agir significa que se pode 
esperar dele o inesperado e a realização do infinitamente improvável. Isso 
se deve, mais uma vez, ao fato de cada humano ser único, de sorte que, 
“[...] a cada nascimento, vem ao mundo algo singularmente novo. Desse 
alguém que é único pode-se dizer verdadeiramente que antes dele não havia 
ninguém” (ARENDT, 2010, p. 223). Se ação, portanto, corresponde ao 
fato do nascimento, se é a efetivação da condição humana da natalidade, 
o discurso tem a ver com o fato da distinção e é a efetivação da condição 
humana da pluralidade, isto é, do viver como um ser distinto e único, mas 
entre iguais.

Nessa direção, pode-se considerar que o agir é composto por dois 
modelos: o comunicativo ou associativo e o modelo expressivo. No primeiro, 
os homens aparecem no âmbito público para se comunicarem mediante 
suas ações e os seus discursos. Já no modelo expressivo, os homens ocupam 
a esfera pública para se revelarem e desfrutarem da glória decorrente desta 
revelação, adentrando um mundo humano comum e permanecendo 
nele, na medida em que seus feitos e atos passam a fazer parte da história 
humana. Logo, o agir arendtiano tem a ver com o comunicar e aparecer 
dos homens na esfera pública, com o intuito de deixar a sua marca singular 
no campo dos acontecimentos e conquistar um modo de se imortalizar 
através da história deixada para as novas e futuras gerações.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 95  

Por mais, todavia, que as três atividades fundamentais pertençam 
ao âmbito da vita activa, elas realizam-se em espaços distintos, isto é, ou 
no espaço privado ou no espaço público. Arendt (2010) faz uma distinção 
entre espaço privado e espaço público baseada na distinção grega de oikos 
e polis. Para a autora, no espaço privado são atendidas as necessidades 
e carências individuais, espaço no qual se manifestam os sentimentos e 
peculiaridades do ser humano. A esfera privada é a esfera da casa (oikos), da 
família e daquilo que é próprio (idion) ao homem. O termo “privado” tem 
significado, em sua acepção original, de privativo.

Já o termo “público”, para Arendt (2010) denota dois fenômenos 
intimamente correlatos, mas não completamente idênticos. Primeiro, tudo 
aquilo que aparece no público pode ser visto e ouvido por todos e tem a 
maior divulgação possível. Entrar na esfera pública significa sair da esfera 
privada e estar exposto aos olhares do mundo. Num segundo momento, 
o termo “público” passa a significar o próprio mundo, no instante em que 
é comum a todos os homens e diferente do lugar que privadamente ali se 
possui.

Claro que esse mundo não é idêntico à Terra ou à natureza 
enquanto espaço limitado para o movimento dos homens e condição geral 
da vida orgânica. Tem a ver, antes, com o artefato humano, com o que é 
fabricado pelas mãos do ser humano, assim como os negócios realizados 
entre aqueles que habitam o mundo feito pelo homem (ARENDT, 2010). 
O espaço público é, portanto, o espaço em que o homem se comunica e 
age juntamente com os outros; é o espaço da pluralidade humana. Dessa 
forma, “nenhuma vida humana, nem mesmo a vida do eremita em meio à 
natureza selvagem, é possível sem um mundo que, direta ou indiretamente, 
testemunhe a presença de outros seres humanos” (ARENDT, 2010, p. 26).

O espaço público é caracterizado como um espaço em que agem 
seres humanos com igualdade. As relações nesse espaço são artificiais, não 
acontecem naturalmente e nem são predeterminadas, mas só depois de ser 
construída uma estrutura que permita aos humanos nela imersos agirem 
como iguais e entre iguais. Para assegurar a igualdade, são fundamentais 
instituições e, principalmente, leis, que garantam a igualdade entre os 
humanos, sem as quais não seria possível agir em público. Ao se entrar 
no espaço público, a diferença existente entre os humanos é “filtrada” 
pela igualdade, o que torna a ação e o discurso (palavras) manifestações 
distintas de seres que são, politicamente, iguais.



96  Jenerton Arlan Schütz

É por isso que no espaço público ou, especificamente, na esfera 
política, os agentes aparecem, mas não aparecem com sua fragilidade 
individual ou com as preocupações advindas da vida privada, mas, sim, 
representando e levando a público a sua capacidade de agir e de discursar; 
é assim que aparecem e se manifestam. Ademais, quando o ser humano 
se revela no espaço público, ele aparece, não importando quem ele é em 
sua intimidade. É a presença de outros que veem aquilo que vemos e que 
ouvem aquilo que ouvimos que nos garante a realidade do mundo e de nós 
mesmos.

Seguindo essa distinção de Arendt, pode-se considerar que o labor 
(trabalho) é a atividade humana que se realiza propriamente no espaço 
privado, uma vez que se relaciona às necessidades e carências individuais e 
que não são compartilháveis tampouco comunicáveis aos demais. Quando 
o trabalho passa a se realizar no espaço público, significa que este espaço 
se tornou, tão somente, uma sociedade de consumo, e se encontra, desse 
modo, descaracterizada, transformada no locus de uma atividade que tem 
como condição a mera sobrevivência.

Já a segunda atividade humana, o fabricar, pode até ter o seu 
resultado inserido no espaço público, mas constitui-se em uma atividade 
que se realiza no espaço privado. A obra de arte é um excelente objeto de 
trabalho e um belo exemplo disso, ou seja, o artista trabalha e produz a 
sua obra de arte em um espaço privado, e, quando finalizada, a lançará ao 
mundo para durar e permanecer no espaço público.

A ação, entretanto, é a única atividade que se inicia e tem toda a 
sua concretização no espaço público. Ademais, é no exercício do agir plural 
que podem emergir o espaço público e a liberdade que constitui as relações 
entre iguais – a teia de relações humanas. O espaço público é, ao mesmo 
tempo, um espaço da ação e também de seu próprio resultado, e por isso 
deve ser continuamente recriado e aperfeiçoado pela ação humana. Toda 
vez que os atores se unem com o intuito de discutir a respeito de questões 
sobre os assuntos públicos, a existência do espaço público é assegurada, 
porém ele pode desaparecer no momento em que essas atividades cessam.

Eis o motivo de Arendt (2010, p. 67) afirmar: “se o mundo 
deve conter um espaço público, não pode ser construído apenas para 
uma geração e planejado somente para os que estão vivos, mas tem de 
transcender a duração da vida de homens mortais”. Do mesmo modo, sem 
essa transcendência nenhuma ação, nenhuma política, nenhum mundo 
comum, seria possível, pois sabemos que o mundo humano transcende 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 97  

a duração de nossas vidas, preexistia à nossa chegada e deverá sobreviver 
à nossa breve permanência nele. Não obstante, a aposta de que a ação 
humana recrie e aperfeiçoe o mundo comum a fim de fazê-lo aparecer em 
público, é totalmente necessária.

É no espaço público que os feitos humanos, os artifícios, entram para 
a história e podem ser transmitidos/narrados para as gerações vindouras. 
Desse modo, se o trabalho passa a dar permanência ao mundo humano, 
é por meio da ação que os artifícios humanos podem se tornar eternos. 
Para Arendt (2010), o espaço público não existe constantemente entre os 
homens, mas é algo que acontece, e, pelo fato de a ação ser imprevisível, não 
se sabe quando o espaço público vai acontecer. O que se pode confirmar 
é que a sua ocorrência seja presumível. Para que isso aconteça, contudo, é 
preciso que, primeiramente, existam instituições que permitam assegurar 
essa possibilidade, e que, ainda, se garanta o respeito à capacidade humana 
de originar novos começos, isto é, característica da pluralidade.

Além de originar novos começos, o ser humano pode, ainda, por 
meio da ação, ser livre e gerar o poder. O poder é, para Arendt (2010), o 
resultado da ação, e a liberdade corresponde ao seu sentido. É no encontro 
entre-humanos – pluralidade – que se obtém o poder e quando a ação 
passa a ser realizada sem qualquer fim peculiar, mas com um sentido em 
si, a saber, a liberdade humana. Por mais que a possibilidade de ação seja 
sempre o novo em potência, a ação no pensamento arendtiano possui a 
característica da irreversibilidade, isto é, uma vez que o ato da ação seja 
iniciado/realizado, este já produz consequências para as relações de todos 
aqueles que estavam envolvidos por ele, não sendo, por isso, possível de 
desfazê-lo por completo. Igualmente, essa imprevisibilidade do futuro é o 
justo preço que pagamos ao realizar uma ação livre marcada pela pluralidade 
e a convivência entre-humanos.

Em síntese, a ação é a atividade da vita activa, marcada pela 
espontaneidade, sem fim predeterminado, tendo como condição humana 
a pluralidade, e se realiza, especificamente, no espaço público, isto é, no 
espaço político por excelência. Trata-se, ainda, de uma atividade marcada 
pela irreversibilidade, que tem o poder como resultado e possui um sentido: 
a liberdade de todos aqueles que agem. Tradicionalmente, conforme 
Arendt (2010), a expressão de vita activa provém o seu significado de vita 
contemplativa. A tradição filosófica e religiosa que se estendeu até o início 
da Era Moderna, admitiu uma hierarquia entre os dois modos de vida, a 



98  Jenerton Arlan Schütz

saber, a vita activa serviu como um meio para se alcançar a contemplação, 
que passa a ser considerada a maior capacidade humana.

Não obstante, sem a produção do necessário para a sobrevivência 
do organismo, sem a fabricação de condições objetivas que garantam 
estabilidade e solidez para abrigar o corpo humano, e sem a ação que 
organiza a vida comum entre os muitos seres humanos, não há, para Arendt 
(2010), destarte, a paz, a condição para que a quietude da contemplação 
esteja assegurada. Arendt põe em suspensão, contudo, a ordem hierárquica 
que segue a expressão vita activa desde seu surgimento.

Tal suspensão permite duras críticas à equivalência entre verdade 
e política na defesa da opinião e pluralidade como antídotos contrários às 
práticas de violência e de tirania. Para Arendt, o obscurecimento da ação 
se deu em virtude da grande importância que se conferiu à contemplação 
na hierarquia tradicional. A autora recorre aos conceitos de imortalidade 
e eternidade para demonstrar como o trajeto dos humanos de ação e dos 
humanos de pensamento foi se diferenciando no decorrer da história.

A atividade e a grandeza potencial dos mortais residem em sua 
capacidade de produzir coisas (obras, feitos e palavras) que mereceriam 
estar e, pelo menos até certo ponto, estão confortáveis na eternidade. No 
entendimento de Arendt (2013, p. 72), 

[...] se os mortais conseguissem dotar suas obras, feitos e palavras de 
alguma permanência, e impedir sua perecibilidade, então essas coisas 
ao menos em certa medida entrariam no mundo da eternidade e aí 
estariam em casa, e os próprios mortais encontrariam seu lugar no 
cosmo, onde todas as coisas são imortais, exceto os homens.

É isso que permite que o homem sobreviva à sua vida individual 
e biológica, atingindo uma espécie de imortalidade relacionada ao modo 
de vida do cidadão – o bios politikos – que é visto por Platão como 
contraditório com a vida do filósofo e sua preocupação com o eterno. Uma 
experiência que o filósofo tem do eterno, que, para Platão, se trata de uma 
experiência indizível, e, para Aristóteles, de uma experiência sem palavras 
que, portanto, só pode ocorrer fora da esfera dos negócios humanos, fora 
da ação, fora do discurso, fora da política, fora da pluralidade humana37. 
Nesse sentido, a capacidade de o humano “[...] realizar feitos imortais, por 

37	 Sabemos disso desde o Mito da Caverna, na República de Platão, na qual o filósofo, tendo se 
libertado dos grilhões que o prendiam aos demais, deixa a caverna em perfeita singularidade, 
por assim dizer, nem acompanhado, nem seguido de outros. Neste caso, politicamente falando, 
“[...] se morrer é o mesmo que deixar de estar entre os homens, a experiência do eterno é uma 
espécie de morte” (ARENDT, 2010, p. 24).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 99  

poderem deixar atrás de si vestígios imorredouros, os homens, a despeito 
de sua mortalidade individual, atingem a imortalidade que lhes é própria e 
demonstram sua natureza ‘divina’” (ARENDT, 2010, p. 23). Assim sendo, 
a partir da transmissão, narrativa e memorialística dos artifícios humanos, 
os homens, por serem mortais, podem atingir a imortalidade.

A mortalidade, desse modo, reside no fato de que a vida individual, 
com uma história vital identificável desde o nascimento até a morte, advém 
da vida biológica. Assim sendo, a vida individual diferencia-se de todas 
as outras coisas pelo curso retilíneo do seu movimento, que, por assim 
dizer, trespassa o movimento circular da vida biológica. Conforme Arendt 
(2010, p. 23), “é isto a mortalidade: mover-se ao longo de uma linha reta 
em um universo em que tudo o que se move o faz em um sentido cíclico”. 
A experiência da eternidade, que realiza o filósofo, só pode ocorrer fora da 
esfera dos negócios humanos e fora da pluralidade dos homens, ou seja, 
na solidão.

A superioridade da contemplação sobre qualquer outro tipo 
de atividade, inclusive a ação, não tem a sua origem na tradição cristã; 
encontramo-la, contudo, na filosofia política de Platão. Para este, a 
contemplação é o modo de vida próprio do filósofo, sendo ele superior 
àquele do cidadão da/na polis. Não diferente, encontramos no livro VII de 
A República, na conhecida Alegoria da caverna, a descrição de Platão (1970) 
sobre o percurso que conduz do mundo sensível (aparências) ao inteligível 
(verdade). Neste percurso, não são os homens comuns que fabricam, nem 
os que transportam, nem os que discursam, mas é o filósofo que, ao sair 
da caverna (o mundo das aparências) pode contemplar a verdade. Não 
obstante àquele que deseja atingir a verdade, é necessário percorrer um 
árduo itinerário, e este é o da solidão, em que a placidez é revelada.

Diante da polis, a autoridade do filósofo está assentada no 
conhecimento da verdade, do bem. Quando, no entanto, este retorna para 
a comunidade dos homens comuns, já não consegue comunicar a verdade. 
Arendt (2010) observa na concepção do rei filósofo uma possível causa da 
tirania, da violência e, por isso mesmo, no momento em que discute as 
atividades humanas que formam a vita activa, a autora confere tamanho 
destaque à ação, que depende, imprescindivelmente, da pluralidade, do 
espaço entre. Esta aposta na ação decorre do fato de Arendt entender que 
é no espaço entre-homens (pluralidade) que se pode deliberar sobre o 
mundo comum e o destino dos negócios humanos. Se, para o rei filósofo, 
a essência, aquilo que a coisa é, a verdade, é revelada a poucos – ou aos 



100  Jenerton Arlan Schütz

que contemplam, os filósofos –, para Arendt (2010) aquilo que é possível 
ser visto e ouvido por todos os humanos e por nós mesmos, constitui a 
realidade e resulta de um estabelecimento de acordo entre os iguais por 
meio da palavra, do discurso (comunicação) no espaço público. Por este 
fato, aparência e essência são, para ela, coincidentes: “[...] nada e ninguém 
existe neste mundo cujo próprio ser não pressuponha um espectador” 
(ARENDT, 2017, p. 35), por isso, “[...] ser e aparecer coincidem” (p. 35).

Ademais, é Aristóteles que Arendt (2010) utiliza para esclarecer 
no que consiste a vita activa. A referência a Aristóteles e à expressão por 
ele idealizada, bios politikos, tem a ver com “[...] uma vida dedicada aos 
assuntos públicos e políticos” (ARENDT, 2010, p. 20), que difere da zoe, 
com significado de vida como espécie (biológica). Assim sendo, para este 
filósofo apenas as atividades que se ocupam do belo, nas quais os humanos 
encontram-se livres da necessidade, seriam consideradas suficientemente 
dignas para formar um bios. Para Aristóteles, parafraseando Arendt (2013), 
a polis dava a cada cidadão, além de sua vida privada, uma espécie de 
segunda vida, sua bios politikos, sendo esta última definida por Aristóteles 
como vida boa.

A “vida boa”, como Aristóteles nomeava a vida do cidadão, era, 
portanto, não apenas melhor, mas livre de cuidados e mais nobre que a 
vida ordinária, mas possuía qualidade inteiramente diferente. Era “boa” 
exatamente porque, tendo dominado as necessidades do mero viver, 
tendo se libertado do trabalho e da obra e superado o anseio inato de 
sobrevivência comum a todas as criaturas vivas, deixava de ser limitada 
ao processo biológico da vida (ARENDT, 2010, p. 44).

Desse modo, Arendt (2013), referindo-se à necessidade, afirma que: 
“[...] Como seres vivos, preocupados com a preservação da vida, os homens 
[...] são arrastados pela necessidade. A necessidade deve ser controlada antes 
que a ‘boa vida’ política possa se iniciar e ela somente pode ser controlada 
pela dominação” (p. 159). Por consequência, a liberdade para a “vida boa” 
assenta-se na dominação da necessidade. No que se refere aos membros da 
polis, a vida no lar existe em razão da “vida boa” na polis.

A partir, contudo, do esgarçamento e do desaparecimento das 
cidades-estados e o surgimento da cidade como lugar literal da Idade 
Moderna38, substitui-se o significado da expressão vita activa, que tinha a ver, 
anteriormente, com o político, com a coisa comum e com a especificidade 
da ação, e passa agora a ser vista como qualquer tipo de engajamento 

38	 Durante a Idade Média o campo era o centro da existência e sobrevivência do humano.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 101  

ativo nas coisas do mundo humano. Destarte, importa destacar que não 
significa uma substituição da ação pelas outras atividades humanas, mas a 
compreensão de que a ação é uma necessidade terrena e a contemplação 
(bios theoretikos) o único modo de vida considerado verdadeiramente livre.

Como vimos, a ação depende exclusivamente da pluralidade 
humana. Uma vez que o ser humano inicia alguma coisa na presença 
de iguais, ele já não possui mais o controle sobre essa ação. A ação tem 
um começo já definido (passado), mas um fim imprevisível (futuro). Há, 
nesse sentido, sempre a carga da irreversibilidade de um passado e a da 
imprevisibilidade de um futuro. Observa-se que essas duas características 
colocam o agente/ator numa posição muito complicada: ele não pode 
saber de antemão exatamente o que vai fazer, nem pode desfazer o que fez. 
Seria, portanto, possível escapar dessas duas características?

Na atividade do trabalho e da fabricação, aquilo que livra o ser 
humano é sempre algo externo a ele mesmo; isto é, a fabricação redime 
o ser humano pela durabilidade, que é produzida naquilo que ele fabrica 
emancipando-o do ciclo interminável do trabalho; já a ação e a comunicação 
(política) produzem histórias que permitem a continuidade do mundo 
humano mesmo diante da condição mortal daquele que a produz. Ao se 
referir à ação, Arendt (2010) reitera que o ser humano consegue escapar 
das duas características por meio de outras duas habilidades contidas nela 
mesma – na ação, ou seja, escapa da irreversibilidade por meio do poder de 
perdoar e, respectivamente, da imprevisibilidade por intermédio do poder 
de prometer e/ou fazer/cumprir promessas.

Ainda sobre as faculdades citadas, Arendt (2010, p. 295) escreve 
que “[...] a redenção possível para a vicissitude da irreversibilidade – da 
capacidade de se desfazer o que se fez, embora não se soubesse nem se 
pudesse saber o que se fazia – é a faculdade de perdoar”. E, respectivamente, 
“[...] o remédio para a imprevisibilidade, para a caótica certeza do futuro, 
está contido na faculdade de prometer e cumprir promessas” (p. 295). 
Logo, podemos aferir que as faculdades formam um par, pois o perdoar 
serve para desfazer os atos do passado, cujos pecados pendem como espada 
de Dâmocles sobre cada nova geração, e a de prometer, isto é, o obrigar-se 
por meio de promessas, serve para instaurar, no futuro, que é por definição 
um oceano de incertezas, ilhas de segurança sem as quais nem mesmo a 
continuidade, sem falar na durabilidade de qualquer espécie, seria possível 
nas relações entre os homens (ARENDT, 2010).



102  Jenerton Arlan Schütz

Neste caso, sobre a faculdade de perdoar, se não fôssemos 
perdoados ou liberados das consequências daquilo que nós fizéssemos, 
nossa capacidade de agir ficaria, por assim dizer, restringida a um único ato 
do qual jamais poderíamos nos recuperar. Seríamos para sempre vítimas 
de suas consequências, à “[...] semelhança do aprendiz de feiticeiro que 
não dispunha da fórmula mágica para desfazer o feitiço” (ARENDT, 
2010, p. 296). Ademais, se não estivermos engajados ao cumprimento 
de promessas, jamais seremos capazes de conservar a nossa identidade, e 
seríamos condenados a errar, “[...] desamparados e sem rumo, nas trevas do 
coração de cada homem, enredados em suas contradições e seus equívocos” 
(ARENDT, 2010, p. 296). Lembramos que as trevas somente podem ser 
dissipadas pela luz derramada no espaço público a partir da presença de 
outros, que conseguem confirmar a identidade entre aquele que promete 
e aquele que cumpre.

Nesse sentido, ambas as faculdades (perdoar e prometer) dependem 
da pluralidade, da presença e da ação dos outros, uma vez que ninguém 
pode perdoar a si mesmo e ninguém pode se sentir obrigado por uma 
promessa feita apenas para si mesmo. Quando as faculdades são realizadas 
no isolamento, elas permanecem sem realidade e não podem significar mais 
do que um papel que a pessoa encena para si mesma, sem sentido público. O 
isolamento é, sem dúvida alguma, a marca dos regimes totalitários, regidos 
pela violência e o governo de um só. Diante do esfacelamento do senso 
comum que experienciamos, nada mais apropriado do que um movimento 
que opere isolando as pessoas por meio dos processos de massificação. Os 
regimes totalitários são, por este modo, a expressão mais clara sobre a crise 
da tradição política, da ruptura histórica que tivemos, pois, ao se produzir 
o isolamento, os seres humanos são destituídos de toda a humanidade, 
impossibilitando o encontro entre humanos na pluralidade.

Diante da falência do senso comum sinalizada por Arendt – 
ancorada na interpretação de Whitehead –, a autora entende que “[...] 
a razão cartesiana baseia-se inteiramente ‘no pressuposto de que a mente 
só pode conhecer aquilo que ela mesma produziu e retém de alguma 
forma dentro de si mesma39’” (2010, p. 353). A crença de que apenas 

39	 Um dos aspectos da crise geral, levantado pela autora na segunda metade de A Condição 
Humana, refere-se às mudanças epistemológicas decorrentes daquilo que ela trata como a 
descoberta do ponto de vista arquimediano e a dúvida cartesiana. A perplexidade inerente 
à descoberta do ponto arquimediano era e ainda é o fato de que o ponto fora da Terra foi 
descoberto por uma criatura presa à Terra que descobriu, no instante em que procurava aplicar 
sua visão universal do mundo a seu real ambiente, que ela própria vivia em um mundo não 
apenas diferente, mas às avessas. A solução cartesiana dessa perplexidade foi deslocar o ponto 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 103  

o instrumento ou o experimento podem apresentar a verdade que os 
sentidos escondem/ocultam, deslocou a aposta na capacidade de prometer 
e cumprir promessas para a segurança garantida pela veracidade da ciência.

Do mesmo modo, ao se instrumentalizar a ação e aplicar a ela 
categorias da fabricação, isto é, de meios e fins previsíveis ou predeterminado, 
os humanos desconfiam deles próprios a ponto de confiarem em algo 
externo (exterior) e se refugiam em seu interior, desconsiderando a relação 
com o mundo humano comum. O que os humanos têm em comum 
doravante, não é o mundo humano, mas “[...] a estrutura de suas mentes, 
e isso eles não podem, a rigor, ter em comum” (ARENDT, 2010, p. 353); 
por consequência, talvez, é o motivo que faz os humanos renunciarem à 
tradição, à autoridade e ao senso comum; quem sabe, por isso, recusam a 
narrativa e a história aberta, pois, caso contrário, necessitariam abrir mão 
do domínio sobre as suas ações e teriam de dar confiança aos outros e a si 
mesmos. Não obstante, preferem a mera narrativa cronológica dos fatos, 
em detrimento de se arriscar a construir a História tal como nos mostrou 
Heródoto.

Arendt assinala, portanto, para o desaparecimento do senso comum, 
um dos fundamentos para sua explicação tanto da crise política moderna 
em A Condição Humana quanto também para A Crise na Educação. A 
educação como problema político ganha sentido exatamente nesse registro, 
na ausência de um amor mundi, na falta de se assumir o compromisso 
com o mundo humano comum, de compreendê-lo e dar-lhe sentido, de 
responsabilizar-se com aqueles que nele habitam ou que ainda irão chegar.

2.5 Educação e infância como problema político

Embora tenha sido denominada como uma teórica da política, 
Hannah Arendt nos oferece pertinentes reflexões acerca da educação e da 
infância, ao inscrevê-las na esteira da condição humana, da ruptura da 
tradição, do esgarçamento do espaço público e da perda da autoridade a 
partir da modernidade.

Hannah Arendt escreveu dois textos sobre a educação: A Crise na 
Educação e Reflexões sobre Little Rock. Em ambos os escritos a educação é 
tomada como problema político. O ensaio Reflexões sobre Little Rock foi 
escrito em 1959, e compõe o livro Responsabilidade e Julgamento (2004b), 
obra que apresenta cursos e conferências sobre a filosofia moral e teoria 

arquimediano para dentro do próprio homem (ARENDT, 2010).



104  Jenerton Arlan Schütz

política. Já o ensaio A Crise na Educação, publicado em 196140, está 
presente no livro Entre o Passado e o Futuro (2013). Neste há, ainda, mesmo 
que de forma dispersa, todas as tematizações de sua obra, entre elas o 
totalitarismo, o antissemitismo, o imperialismo, a liberdade, a autoridade, 
a igualdade, a revolução, a política, a história, a cultura e a arte. A maioria 
dos temas aparece sob a forma de crise e remetem, em grande medida, à 
obra A Condição Humana (ARENDT, 2010).

De certo modo, o pano de fundo dos dois textos supracitados é 
a desejada relação entre educação e política, ambas na conexão com os 
elementos da vita activa em meio a uma situação que se caracteriza pelo 
ofuscamento dos limites do âmbito privado, público e social41. Ademais, 
o impasse instaura-se quando a educação se torna um instrumento da 
política e a atividade política é considerada uma forma de educação.

Diante de tal impasse, a autora alega que “o problema da educação 
no mundo moderno está no fato de, por sua natureza [especificidade], não 
poder esta abrir mão nem da autoridade, nem da tradição, e ser obrigada, 
apesar disso, a caminhar em um mundo que não é estruturado nem pela 
autoridade nem tampouco mantido coeso pela tradição” (ARENDT, 
2013, p. 245-246). É assim que Arendt expressa o paradoxo vivido pela 
educação moderna. O fato de a educação estar vinculada, para a autora, 
à responsabilidade pela durabilidade e continuidade do mundo humano 
comum, é entendida não como um problema apenas de professores e 
educadores, mas de todos nós e, pelo fato de vivermos em um mundo 
que nos é comum, a educação se constitui como um problema político. 
Nessa direção, a proposta de Arendt é refletir com os especialistas sobre os 
impasses e contradições do campo educacional. Ademais, quando Arendt 
propõe a infância e sua educação como tema de reflexão, ela pretende 
compreender a crise da tradição, autoridade e educação que acometeu o 
mundo moderno.

40	 O ensaio foi publicado pela primeira vez na Partisan Review em 1957, e foi impresso, 
novamente, para o livro Entre o Passado e o Futuro em 1961.

41	 Para Arendt (2010), o âmbito social tem a ver com os mecanismos de organização da vida 
a partir da modernidade. Trata-se de um espaço que não é público, pois não está ligado às 
questões de interesse comum, mas ao funcionamento da maquinaria social. Desse modo, para 
a autora, um dos principais problemas que surgem com o âmbito social é a substituição da 
ação pelo comportamento ou homogeneização dos indivíduos. O homem vai substituindo 
o conflito pelo conforto, a busca do bem comum pelo crescimento social, até que as suas 
necessidades hão de ser substituídas quase que de forma completa pelo desejo de ter, de 
consumir a tudo e a si próprio, voltando ao estado de animal laborans, totalmente destituído 
de sua capacidade de ação.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 105  

Utilizando-se da passagem de Hamlet: “The time is out of joint. O 
cursed spite that ever I was born to set it right42”, Arendt (2013, p. 242-
243) considera que estas “[...] são mais ou menos verídicas para cada nova 
geração, embora tenham adquirido talvez, desde o início de nosso século, 
uma validez mais persuasiva do que antes”, afinal, o mundo moderno está 
fora dos eixos. Neste caso, o que significaria colocar o mundo em ordem? 
Ao que nos parece, o próprio título da obra Entre o Passado e o Futuro já 
nos sinaliza algo: é necessário pensar o presente entre o passado e o futuro, 
ou seja, não apenas pensá-lo em uma temporalidade linear e com vistas 
somente para o futuro e de costas para o passado. A ênfase está em voltar 
o nosso olhar ao passado, não numa visão romântica e idealista, mas com 
o intuito de nos apoiarmos na tradição, e, por meio da recordação, nos 
permitir elaborar e renovar a História para erigir o futuro e o novo. Isso, 
pelo fato de o passado jamais estar morto, ele sequer passou, então ele não 
nos puxa para trás, mas nos lança para a frente.

Apesar das inúmeras formas de barbáries que encontramos 
no mundo humano – e contra a sua repetição – precisamos assumir a 
responsabilidade por ele e com ele, apostar nele e buscar colocá-lo em ordem. 
Para ser preservado contra a mortalidade de seus criadores e habitantes, o 
mundo deve ser continuamente posto em ordem. Nesse sentido, dirigir o 
olhar para o passado significa reconciliar-se, enquanto olhar para o futuro 
promove a esperança por dias melhores e menos bárbaros. Por isso, renovar 
o mundo humano comum é tarefa do âmbito político, uma vez que a 
aposta é coletiva e, principalmente, plural. A renovação, para Arendt, está 
intimamente relacionada à natalidade, ao “[...] fato de todos nós virmos ao 
mundo ao nascermos e de ser o mundo constantemente renovado mediante 
o nascimento” (ARENDT, 2013, p. 247). Para Gordon (1999, p. 171, 
tradução nossa), “A renovação e a inovação são contingentes para os jovens 
que vêm conhecer o mundo; só os adultos, porque já estão familiarizados 
com o mundo, podem ensinar as crianças sobre isso” 43.

O conceito de natalidade é, para Arendt, uma categoria central, 
tanto para a educação quanto para a política. Toda criança que nasce é 
um novo ser humano e, ao mesmo tempo, um ser humano em formação/
desenvolvimento. É por esse motivo que aqueles que já estão no mundo 
há mais tempo se tornam responsáveis por apresentá-lo aos que nele 
estão adentrando, os recém-chegados. Os adultos são quem assumem 

42	 “O tempo está fora dos eixos. Ó ódio maldito ter nascido para colocá-lo em ordem”.
43	 “Renewal and innovation are contingent upon the young coming to know the world; only 

adults, because they are already familiar with the world, can teach children about it”.



106  Jenerton Arlan Schütz

na educação a responsabilidade pela formação e o desenvolvimento da 
criança e pela durabilidade e continuidade do mundo humano comum. 
Trata-se, portanto, de uma responsabilidade dupla: ante o novo (criança) 
e o mundo. O fato de os recém-chegados aparecerem neste mundo como 
novos, exige dos adultos responsabilidade para acolher e familiarizar os 
novos com o mundo humano, pois é essa familiarização que os tornará 
aptos a dominar, apreciar e transformar as tradições culturais que formam 
a herança simbólica comum e pública.

É na possibilidade de assumir a responsabilidade pelos novos 
que reside a condição de que o mundo continue, dure e se aprofunde, a 
possibilidade de um (re)começo, de algo totalmente novo e imprevisível. 
Nesse sentido, Arendt (2010, p. 221-222) afirma que:

Por constituírem um initium, por serem recém-chegados e iniciadores 
em virtude do fato de terem nascido, os homens tomam iniciativas, são 
impelidos a agir. [Initium] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus 
fuit (“para que houvesse um início, o homem foi criado, sem que antes 
dele ninguém o fosse”), diz Agostinho [...]. Com a criação do homem 
veio ao mundo o próprio princípio do começar, e isso, naturalmente, é 
apenas outra maneira de dizer que o princípio da liberdade foi criado 
quando o homem foi criado, mas não antes.

Diferentemente do começo do mundo, para o qual Santo Agostinho 
utiliza o termo principium, o termo initium tem a ver não com o início 
de alguma coisa, mas de alguém que é, ele próprio, um iniciador. Desse 
modo, a novidade que chega com cada novo ser interrompe a circularidade 
do tempo e provoca a interrupção da continuidade automática das leis e 
dos processos históricos, numa intersecção entre singularidade e história. 
Para Arendt (2013, p. 239), “[...] é a singularidade que distingue cada 
ser humano de todos os demais, a qualidade em virtude da qual ele não 
é apenas um forasteiro no mundo, mas alguma coisa que jamais esteve aí 
antes”. É por isso que cada novo ser necessita ser protegido do mundo, mas 
ao mesmo tempo deve ser inserido nele.

Ademais, na medida em que o recém-chegado não tem familiaridade 
com o mundo humano, é necessário introduzi-lo aos poucos nele. Na 
medida em que ele é novo, deve-se cuidar para que essa coisa nova chegue 
à fruição em relação ao mundo como ele é (ARENDT, 2013). Trata-se, 
em outras palavras, de proteger “[...] a criança contra o mundo, o mundo 
contra a criança, o novo contra o velho, o velho contra o novo” (p. 242). 
O que é mais difícil, para Arendt, é amar o mundo como ele é. Amar o 
mundo significa o olhar inabalável e a compreensão daquilo que é. Além 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 107  

disso, se considerarmos o amor ao mundo como ele é, supomos, ainda, 
que os professores saibam, de fato, como ele é, não do ponto de vista 
individual, mas da objetividade construída nas comunidades de saber, do 
qual são representantes.

A educação é, nessa direção, sempre uma aposta na imprevisibilidade. 
Essa aposta exige a preparação dos novos para que, futuramente, tenham 
condições de assumir a responsabilidade por esse mundo em que estão 
chegando e que auxiliarão na sua (re)construção. Primeiramente, sem 
ainda assumirem a responsabilidade por ele, precisam conhecê-lo. É nisso 
que consiste o ofício político da educação escolar. É mediante a educação 
escolar que o mundo (moderno) se torna compreensível para a criança.

No entendimento de Arendt (2013), contudo, há um empecilho 
nisso: Como é possível introduzir as crianças – com a segurança necessária 
– nesse mundo no momento em que experienciamos a ausência de uma 
tradição que é capaz de selecionar e nomear, transmitir e preservar, que 
indica onde estão os tesouros e qual o seu valor? Como podemos educar 
as novas gerações se aqueles que já estão há mais tempo no mundo – os 
adultos – não querem assumir a responsabilidade por ele e por aqueles que 
podem vir a renová-lo e aperfeiçoá-lo?

A dificuldade de o homem encontrar-se no mundo a partir da 
modernidade, levando-se em consideração a crescente alienação do mundo, 
conduziu a uma situação em que o homem, onde quer que vá, encontra 
apenas a si mesmo. A noção hegeliana de que a história se tornou a grande 
dimensão na “qual os homens se reconciliam com a realidade” (ARENDT, 
2013, p. 121) a partir da compreensão dos processos históricos, bem como 
a ideia pragmática e utilitarista de “fazer história”, não são mais capazes 
de integrar o homem à realidade que o circunda. Nesse caso, a noção de 
que os processos do mundo são realizados ou potencialmente produzidos 
pelo homem solapa com a ideia de um processo geral que atribui sentido 
a todos os demais processos. De acordo com Arendt (2013, p. 126), essa 
situação é descrita da seguinte maneira:

Na situação de radical alienação do mundo, nem a história nem a 
natureza são em absoluto concebíveis. Essa dupla perda do mundo – 
a perda da natureza e a perda da obra humana no senso mais lato, 
que incluiria toda a história – deixou atrás de si uma sociedade de 
homens que, sem um mundo comum que a um só tempo os relacione 
e separe, ou vivem em uma separação desesperadamente solitária ou 
são comprimidos em uma massa. Pois uma sociedade de massas nada 
mais é que aquele tipo de vida organizada que automaticamente se 



108  Jenerton Arlan Schütz

estabelece entre seres humanos que se relacionam ainda uns aos outros 
mas que perderam o mundo outrora comum a todos eles.

Nessa direção, para Arendt, a perda da autoridade e o esquecimento 
do passado são problemas que refletem diretamente na educação. Desse 
modo, o processo de conservação e transmissão dos saberes histórica e 
culturalmente produzidos pela humanidade já não fazem sentido. A crise 
da autoridade guarda, destarte, uma densa relação com a crise da tradição. 
Ao denunciar a perda da autoridade e, também, a perda da tradição, 
representada metaforicamente como um testamento a ser legado aos novos 
por meio da educação, a autora tem em mente que todos os adultos, 
especialmente os professores, têm a responsabilidade pelo fato de terem a 
autoridade de deixar esse testamento aos recém-chegados.

Foi a autoridade, ancorada na tradição, que conferiu ao mundo 
humano certa permanência, durabilidade e continuidade. Sua crise, 
todavia, acarreta uma enorme instabilidade, incerteza e insegurança, pelo 
fato de termos perdido “[...] o fio que nos guiou com segurança através dos 
vastos domínios do passado. [...] Estamos ameaçados de esquecimento, e 
um tal olvido [...] significaria que, humanamente falando, nos teríamos 
privado de uma dimensão, a dimensão de profundidade na existência 
humana” (ARENDT, 2013, p. 130).

Ademais, a autoridade e a tradição exigem um nós, isto é, baseiam-se 
na pluralidade de vozes e atores, na presença entre iguais e na possibilidade 
de se constituir uma história humanamente comum. Nesse caso, a tradição 
é fundamental para que exista um “nós” e não apenas um grupo constituído 
de “eus”. O fato de não podermos mais recorrer a experiências que sejam 
autênticas e incontestes comuns a todos nós, entretanto, é decorrente da 
opacidade do mundo comum e do senso comum, pois encontramo-nos 
no limiar do fim da coletividade. Uma história mais abrangente, comum 
a todos, é fruto do entrelaçamento da tradição, da experiência humana 
e da autoridade. Arendt (2010, p. 240) lembra que “a ação só se revela 
plenamente para o contador de estória [storyteller], ou seja, para o olhar 
retrospectivo do historiador, que realmente sempre sabe melhor o que 
aconteceu do que os próprios participantes”. Por isso, quem dá sentido à 
história não é aquele que vê a história “de dentro”, mas aquele que recolhe 
os fatos e vê a história “de fora”, com certo distanciamento. Aquele que 
viveu a história só pode vir a compreendê-la por meio da narração do 
outro, pois a revelação depende sempre de outro, de uma pluralidade.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 109  

[...] é quase certo que o “quem”, que aparece tão clara e 
inconfundivelmente para os outros, permanece oculto para a própria 
pessoa, à semelhança do daimon, na religião grega, que acompanha 
cada homem durante toda sua vida, sempre observando por detrás, por 
cima de seus ombros, de sorte que só era visível para aqueles que ele 
encontrava (ARENDT, 2010, p. 224).

Sobre o conceito de autoridade, Arendt (2013) lembra que sua 
origem provém da auctoritas, que deriva do verbo augere, que significa 
aumentar, fazer crescer, autorizar. Esse conceito guarda uma relação íntima 
com a concepção de fundação dos romanos. Estes acreditavam que, “[...] 
uma vez que alguma coisa tenha sido fundada, ela permanece obrigatória 
para todas as gerações futuras” (ARENDT, 2013, p. 162). Nesse caso, agir 
seria justamente dar continuidade a essa ação inicial, tomar parte dela, 
aumentando-a. Os anciãos (fundadores) eram aqueles que estavam dotados 
de autoridade; os maiores, como eram denominados pelos romanos, estavam 
mais próximos da morte, mas, ao mesmo tempo, do passado (ARENDT, 
2013). A autoridade tem a ver com a responsabilidade para com a tradição, 
condição imprescindível para a continuidade e durabilidade do mundo 
comum. Não obstante, levando em consideração a compreensão arendtiana 
do conceito de autoridade, ou não representa mais nada ou pode, ainda, 
ser contestada modernamente.

Nessa direção, quando escreve sobre a autoridade, Arendt (2013) 
revela que seria mais prudente ter escrito “o que foi” a autoridade e não o 
que ela é, evidenciando, com isso, que a autoridade sempre existiu e que 
sempre esteve associada com o assumir a responsabilidade pelo curso das 
coisas no e do mundo comum. O fato de a concepção de autoridade não 
desempenhar mais nenhum papel no espaço público e político, significa 
que não se quer mais assumir a responsabilidade pelo mundo comum, tal 
como compreendiam os antigos romanos. Essa desresponsabilização afeta, 
ainda, os âmbitos privado e pré-políticos, tais como a família e a escola, em 
que a autoridade parecia ser ditada pela própria especificidade e independe 
das transformações históricas e das condições políticas.

Ocorre que no mundo moderno, conforme alerta de Arendt (2010), 
temos a ascensão da esfera social, que é inserida entre a pública e a privada. 
Com isso, os limites entre o público e o privado foram embaralhados, e, 
não obstante, confundem-se os contornos entre as esferas e se misturam os 
conceitos apropriados para cada uma delas. Essa mesma confusão atinge 
o conceito de autoridade, principalmente nos âmbitos vistos por Arendt 



110  Jenerton Arlan Schütz

como pré-políticos, quando a seguridade do desenvolvimento da criança 
era considerada possibilidade de continuidade da civilização humana.

Para Arendt (2013), quanto mais radical se torna a desconfiança 
ante a autoridade no âmbito político, mais aumenta a probabilidade de 
que o âmbito privado não permaneça incólume. Há o fato adicional, 
provavelmente muito decisivo, de que há tempos imemoriais nos 
acostumamos, em nossa tradição de pensamento político, a ver a autoridade 
dos pais sobre os filhos e de professores sobre alunos como o modelo por 
intermédio do qual se compreendia a autoridade política. Esse modelo, 
seguindo o pensamento de Arendt, pode ser encontrado já em Platão e 
Aristóteles, que conferem tão extraordinária ambiguidade ao conceito de 
autoridade em política. Ele baseia-se, sobretudo,

[...] em uma superioridade absoluta que jamais poderia existir entre 
adultos e que, do ponto de vista da dignidade humana, não deve nunca 
existir. Em segundo lugar, ao seguir o modelo da criação dos filhos, 
baseia-se em uma superioridade puramente temporária, tornando-se, 
pois, autocontraditório quando aplicado a relações que por natureza 
não são temporárias – como as relações entre governantes e governados 
(ARENDT, 2013, p. 241).

A provocação de Arendt – diante da posição que a educação escolar 
tem entre as esferas privada e pública – remete à ideia de que “[...] a escola 
não é de modo algum o mundo e não deve fingir sê-lo; ela é, [...] a instituição 
que interpomos entre o domínio privado do lar e o mundo com o fito de 
fazer com que seja possível a transição de alguma forma, da família para 
o mundo” (ARENDT, 2013, p. 238). A posição defendida por Arendt 
complexifica-se no momento em que não se consegue manter as barreiras 
ou limites necessários entre aquilo que é considerado privado e público. 
É isso que ocorre exatamente no mundo moderno – uma verdadeira 
confusão entre os dois domínios. É importante ressaltar que essa confusão 
não possui sua origem nos meios educacionais, mas, primeiramente, em 
outros âmbitos sociais e, posteriormente, se manifesta na educação escolar; 
todavia, pela fragilidade da criança, para quem é endereçada a educação, 
qualquer ocorrência aqui se revela de forma mais problemática.

Devemos, seguindo o pensamento de Arendt, divorciar a educação 
da vida pública, preservando para a primeira um lugar de autoridade e uma 
condizente atitude ante o passado. Por isso, na educação, a autoridade é 
considerada uma relação entre desiguais44, exercida sempre pelos adultos 

44	 A relação pedagógica caracteriza-se por uma desigualdade entre os alunos e os professores – não 
somente nos conhecimentos desiguais, mas, principalmente, na responsabilidade desigual, seja 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 111  

(professores, pais, avós...), responsáveis pela familiarização e apresentação 
do mundo comum aos que nele ainda são novos – as crianças. Já na política, 
a autoridade é construída por um acordo coletivo entre aqueles que são 
iguais, que já estão educados, pautando-se sempre na argumentação, no 
discurso e na persuasão. No âmbito político tratamos unicamente com 
adultos que já ultrapassaram a idade da educação propriamente dita, e 
a política inicia precisamente onde termina a educação. Reciprocamente, 
quando nos referimos à educação, estamos lidando sempre com pessoas 
que ainda não podem ser admitidas na política e na igualdade, justamente 
pelo fato de estarem sendo preparadas para elas. A responsabilidade política 
daqueles que estão a educar e ensinar é sempre dupla: com uma herança 
pública e comum de saberes, práticas, relações, instituições e também 
com os novos que nela se iniciam; por conseguinte, com o passado em 
que se enraíza o mundo humano e com o futuro que lhe empresta certa 
durabilidade e aprofundamento.

Em convergência, baseando-se na leitura arendtiana, Carvalho 
(2014, p. 821) pondera que,

Inerente ao ofício do professor, essa responsabilidade é a fonte mais 
legítima da autoridade do educador frente aos educandos; é o que 
lhe confere um lugar institucional diferente daquele reservado a seus 
alunos. Ora, enquanto a marca do caráter político de uma relação é seu 
compromisso com a igualdade entre os que nela estão envolvidos, a 
de uma relação pedagógica é o mútuo reconhecimento da assimetria de 
lugares como fator constitutivo de sua natureza e, no limite, como sua 
razão de ser. Uma assimetria cujo destino é o progressivo e inexorável 
desaparecimento, mas cuja manutenção temporária é a própria 
condição de proteção daqueles que são recém-chegados à vida e ao 
mundo (grifo nosso).

Destarte, é nessa assimetria que se fundamentam as escolhas 
que o mundo adulto fará em momentos determinados e sempre sujeitas 
a reformulações quanto ao que deve ser legado às novas gerações. Ao 
professor cabe justamente o papel de mediador entre o velho e o novo, 
entre os novos e aquilo que já se passou, servindo como um elo entre 
as gerações (novas e velhas). É essa ponte intergeracional que possibilita 
manter a abertura para o futuro. Trata-se, portanto, de um movimento de 
conservação; de conservar aquilo que se considera digno de ser apresentado 
às novas gerações. 

ante ao próprio processo educativo, seja em relação ao mundo. A educação escolar transmite 
conhecimentos e cultiva princípios e capacidades que irão favorecer a futura participação dos 
alunos na esfera pública.



112  Jenerton Arlan Schütz

Para César e Duarte (2010, p. 826),
[...] a educação cumpre um papel determinante no sentido da 
conservação do mundo, pois se trata de apresentar aos jovens o conjunto 
de estruturas racionais, científicas, políticas, históricas, linguísticas, 
sociais e econômicas que constituem o mundo no qual eles vivem. Se 
um dia, quando forem adultos, lhes couber transformar e modificar 
radicalmente este mundo por meio da ação política, isto pressuporá 
terem aprendido a conhecer a complexidade do mundo em que vivem. 
Sem ser intrinsecamente política, a educação possui um papel político 
fundamental: trata-se aí da formação para o cultivo e o cuidado futuro 
para com o mundo comum, o qual, para poder ser transformado, 
também deve estar sujeito à conservação.

A fim de evitar mal-entendidos:
[...] parece-me que o conservadorismo, no sentido de conservação, faz 
parte da essência da atividade educacional, cuja tarefa é sempre abrigar 
e proteger alguma coisa – a criança contra o mundo, o mundo contra 
a criança, o novo contra o velho, o velho contra o novo. Mesmo a 
responsabilidade ampla pelo mundo que é aí assumida implica, é claro, 
em uma atitude conservadora (ARENDT, 2013, p. 242).

Importa destacar, porém, que essa atitude de conservação não cabe 
à política, uma vez que preservar e conservar o mundo, tal como ele se 
encontra, seria fadá-lo à ruína pelo tempo. Sabe-se, pois, que a política é um 
espaço de modificações, intervenções, de criação do novo e imprevisível. 
O que Arendt quer alertar com isso: conforme já mencionado, que a 
educação é um problema político, mas a criança (sujeito da educação) não 
é um sujeito político, pois um sujeito político tem a capacidade de escolher 
livremente, e está apto, pelo discurso e ação, pela capacidade de julgar e 
emitir juízos e pela competência linguística, a estabelecer acordos entre 
seus iguais, a exercer a sua liberdade. A criança, contudo, é tutelada; ela 
necessita ser preparada para a vida adulta, para a política. Eis o motivo de 
Arendt afirmar que é na pluralidade que nos revelamos aos demais e a nós 
mesmos.

Nesse sentido, ao professor cabe interceder na relação da criança 
que é nova em um mundo que é cheio de histórias, tradições, marcado por 
conflitos e conquistas, repleto de significações, de linguagens públicas, de 
mitos e ritos, a fim de que ela passe da esfera privada para a esfera pública 
na vida adulta, para que, quando sujeito político, tenha a capacidade 
de argumentar com os seus iguais e entre os iguais, de agir livremente 
(na infância, a liberdade é contida como potência). Além disso, quando 
forem adultos, e lhes souberem transformar e modificar este mundo por 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 113  

meio da ação política, isto pressupõe que tenham aprendido a conhecer 
a complexidade do mundo em que vivem. Sem ser intrinsecamente 
política, contudo, a educação possui um papel político imprescindível: o 
da formação para o cultivo e o cuidado futuro do mundo humano comum, 
o qual, para poder ser transformado e/ou renovado, também deve estar 
sujeito à conservação.

Toda vez que o recém-chegado é inserido em um mundo que é velho, 
exige dos adultos a iniciação, uma vez mais, da reflexão. Os mais velhos, 
representantes da tradição (os maiores, como denominavam os romanos), 
apresentam o mundo às crianças e aquilo que já passou, familiarizando-as, 
pois, para a criança é como se o adulto fosse um representante de todos os 
habitantes adultos, mostrando os detalhes do mundo e ensinando à criança: 
“– Isso é o nosso mundo” (ARENDT, 2013, p. 239). Os professores estão, 
neste caso, em condições de apresentar e representar o mundo humano 
comum diante das novas gerações, tendo por tarefa proteger, conservar e 
mostrar a sua relevância para eles.

Não cabe ao adulto, todavia, apresentar o mundo como fixo e 
estático, tampouco afirmar como este será ou deveria ser. Educa-se de tal 
modo que um pôr-em-ordem continue sendo efetivamente possível, ainda 
que não possa nunca, é claro, ser assegurado. Por isso, na medida em que 
os alunos vão se familiarizando com os saberes e as práticas necessárias 
do mundo comum, tornam-se capazes de assumir a sua responsabilidade 
por ele. Analogamente, os novos sempre são convidados a conhecer e se 
familiarizar com o mundo no intuito de os preparar e neles confiar para 
que assumam a responsabilidade pelo mundo humano, pois não basta estar 
no mundo, é necessário, também, que se receba uma herança dos mais 
velhos. O mundo ao qual as novas gerações são introduzidas é um mundo 
velho, isto é, um mundo preexistente, povoado por outros seres humanos, 
construído pelos vivos e pelas gerações anteriores, e só é novo para os que 
acabaram de adentrar nele.

Ademais, já ficou claro que a educação é um problema político 
e que sua crise é muito mais ampla do que parece ser, principalmente 
nas dificuldades de ensinar e aprender. O equívoco moderno, conforme 
Arendt (2013), estaria na ênfase de um modelo – carregado do pensamento 
rousseauniano – no qual a criança, adotada como promessa de um novo 
mundo, paradoxalmente se constitui numa ameaça ao projeto moderno, 
exatamente porque é potência para o novo, a novidade. Desse modo, 



114  Jenerton Arlan Schütz

o novo presente em cada criança é visto como ameaçador e precisa ser 
controlado pela educação, que o toma como instrumento da política.

Como vimos, entretanto, na política sempre lidamos com aqueles 
que já estão educados e não com aqueles que ainda estão em processo de 
formação e/ou em desenvolvimento; caso contrário, as crianças perderiam as 
suas balizas de proteção, fundamentais à formação. Para Arendt (2013), 
pretende-se educar as crianças para que se tornem cidadãs de um amanhã 
utópico, negando a possibilidade do novo, o que torna tal projeto danificado 
e indesejável, impossibilitado na origem: não se pode gerar a novidade 
tirando das mãos dos novos a possibilidade de produzi-la. Dito de outro 
modo, é aquilo que pertence à própria natureza da condição humana, isto 
é, o fato de que cada geração se transforma em um mundo antigo, de 
tal modo que preparar uma nova geração para um mundo possivelmente 
novo só pode significar o desejo de retirar das mãos dos mais novos a 
possibilidade ante o novo (ARENDT, 2013). Além disso, não podemos 
meramente confiar às crianças essa tarefa; podemos e precisamos prepará-
las para tal.

Por isso mesmo que Arendt irá declarar que a educação escolar 
necessita ser conservadora, que deve abrigar e proteger os mais novos. A 
escola conserva o mundo e o transmite em um encontro entre gerações 
na filiação e na descontinuidade do tempo. O impasse encontrado pela 
educação no mundo moderno, entretanto, incide na integração da criança 
em um mundo que existe antes dela, mas que continuará a existir após 
o seu desaparecimento. A educação escolar insere-se exatamente entre o 
velho e o novo, entre a conservação e a renovação do mundo comum; 
dito de outro modo, ao se transmitir e apresentar o legado histórico e 
cultural aos novos a educação escolar realiza esse duplo movimento: de 
conservação e de renovação. Acreditamos que somente munidas do legado 
histórico e culturalmente produzido pela humanidade é que as crianças 
poderão vir a renovar e aperfeiçoar o mundo humano. Consequentemente, 
educa-se para que as heranças simbólicas e as histórias humanas possam 
se manter vivas: é no passado que se encontra o significado e o sentido da 
mundanidade; é no passado que encontramos a história de cada um, as 
identidades enquanto seres pertencentes ao mundo.

Exatamente em benefício daquilo que é novo e revolucionário em cada 
criança é que a educação precisa ser conservadora; ela deve preservar 
essa novidade e introduzi-la como algo novo em um mundo velho, 
que, por mais revolucionário que possa ser em suas ações, é sempre, 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 115  

do ponto de vista da geração seguinte, obsoleto e rente à destruição 
(ARENDT, 2013, p. 243).

No entendimento de Arendt (2013), no mundo moderno, em 
nome do fetichismo do novo, a tradição foi rechaçada, inclusive, no 
âmbito pedagógico. A relação educacional passa a ser polarizada, voltada 
apenas para o futuro (não exatamente para o novo, mas para a novidade). 
Desse modo, a posição do adulto ante a infância, enquanto responsável 
pela apresentação do mundo humano, tem sido relegada para o segundo 
plano. Isso ocorreu, principalmente, em virtude do apagamento das 
diferenças entre os adultos e as crianças, extinguindo entre eles as relações 
reais e esperadas, que estão pautadas no ensino e na aprendizagem (os 
adultos conhecedores e coautores desse espaço comum são incumbidos de 
acolher os novos). Um adulto “bem formado”, um professor “preparado” 
é um presente para as crianças, é uma homenagem a elas, pois, permitem 
perspectivar o seu enriquecimento. Contudo, essas categorias são ignoradas 
da mesma forma que é o percurso desejável de todo ser humano, a saber, da 
condição de heteronomia para a de autonomia.

Dessa forma, uma das promessas do projeto moderno – de 
emancipar e liberar as crianças dos padrões originários do mundo 
(adultocentrismo) – pode resultar, sob a égide de uma suposta igualdade, 
na expulsão dos novos desse mundo, mantendo-os, segundo Arendt 
(2013), artificialmente no seu próprio mundo, acarretando, dentre outras, 
em uma espécie de descaracterização da criança enquanto um ser em 
formação e desenvolvimento. Além disso, ocasiona uma separação dos 
mundos do adulto e da criança pela muralha edificada em nome de uma 
suposta “autonomia infantil”, ou, então, de um suposto “mundo infantil”, 
se é que este pode ser chamado de mundo.

Como pôde então acontecer que as mais elementares condições de 
vida necessárias ao crescimento e desenvolvimento da criança fossem 
desprezadas ou simplesmente ignoradas? Como mais que qualquer 
outra coisa, caracterizava o mundo adulto, o seu aspecto público, logo 
após se ter chegado à conclusão de que o erro em toda a educação 
passada fora ver a criança como não sendo mais que um adulto em 
tamanho reduzido? (ARENDT, 2013, p. 237).

Os discursos e métodos progressistas45, que veem as crianças já como 
autônomas, pregam o desprendimento dos procedimentos pedagógicos 

45	 Arendt (2013) adjetiva progressista a pedagogia escolanovista, que se posiciona contra a 
tradicional. Progressista pelo fato de se voltar para a frente e de costas para o passado e/ou 
tradição.



116  Jenerton Arlan Schütz

e ideias pragmáticas de que criança deve aprender fazendo46, de que ela 
já possui autonomia e capacidade suficiente para tal. Isso, para Arendt, 
corrompe a condição da infância, pois, no momento em que as crianças se 
emancipam do jugo dos adultos, são largadas a uma autoridade muito mais 
esmagadora, isto é, à tirania do grupo ou da maioria. 

Nessa direção, o fato de a infância ser uma etapa de preparação e 
formação para a vida adulta é totalmente negado, colocando-se sobre os 
seus ombros as pressões e responsabilidades insuportáveis com as quais 
as crianças não podem e conseguem lidar. Ainda que os conceitos de 
liberdade, autonomia, igualdade e justiça sejam elementos de aprendizagem 
necessários para as crianças, são dimensões que dizem respeito aos adultos. 
Uma vez mais, Arendt utiliza-se desse mesmo argumento para defender a 
ideia da criança como ser em processo de formação e desenvolvimento, e 
que necessita, simultaneamente, ser protegida do mundo e apresentada/
inserida nele. Nesse sentido, se a crise da educação moderna está 
relacionada à crise da autoridade, grosso modo as teorias que se centram 
na ação da criança – ou na sua autonomia – e a isolam em grupos de 
iguais, repercutem na ausência da autoridade, ou seja, o estranhamento e a 
insatisfação do homem moderno para com o seu próprio mundo.

Diante da desresponsabilização dos adultos, a tarefa de renovar 
o mundo comum por meio da educação dos novos tem sido rejeitada. 
Sobre isso, Arendt (2013, p. 239) é enfática: “Qualquer pessoa que se 
recuse a assumir a responsabilidade coletiva pelo mundo não deveria ter 
crianças, e é preciso proibi-la de tomar parte em sua educação”. Essa é a 
expressão mais radical da perda da autoridade, isto é, a recusa dos adultos 
pela autoridade no âmbito educacional. Desse modo, a crise, que é em si 
uma crise política, alcança esferas não políticas como a família e a escola. 
A recusa da autoridade na educação pode resultar no descaso para com a 
transmissão do legado simbólico capaz de dar durabilidade e sentido ao 
mundo comum. Furtar-se da responsabilidade para com o mundo comum 

46	 Este pedagogismo a que nos referimos dá a impressão de que se substitui o conhecimento, 
a reflexão, o esforço por certa dignidade na transmissão dos saberes; enfim, na experiência 
mesma de propor certo tipo de relação com a cultura e os textos que a compõem, por 
uma espécie de saber-fazer, por um empenho na aquisição de uma série de competências 
desconectadas e separadas de uma experiência educativa e formativa, por uma manipulação de 
informações de que somos todos iguais, segundo um código de uma democracia perfeitamente 
democratizada. É como se pretendermos educar sem ensinar, sem instruir, sem transmitir, e 
sem pôr à disposição de nossos alunos o melhor que a cultura tem elaborado, favorecendo 
relações maduras com seus produtos, isto é, com suas obras de arte, com seus textos, com sua 
ciência, em definitivo, com seus saberes.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 117  

é abandonar as crianças (alunos) à própria sorte, sem o amparo da tradição 
e a familiarização com o legado cultural.

Esse sintoma de desresponsabilização aparece visivelmente nos 
escritos sobre Little Rock, que exploraremos mais adiante, em que a autora 
tematiza a tentativa de começar a dessegregação nas escolas, deslocando 
a responsabilidade política dos adultos para uma esfera que é pré-
política47 (escola) e para o ombro das crianças. As crianças, para Arendt, 
não deveriam ter sido expostas a uma situação de luta pela efetivação da 
igualdade constitucional, a qual deveria ser travada politicamente entre os 
adultos e ser traduzida no combate às leis segregacionistas.

Referindo-se, todavia, à gravidade da crise no âmbito educacional, 
a ilusão emergente pelo pathos do novo48 produziu consequências sérias. 
Possibilitou, antes de mais nada, àquele complexo de modernas teorias 
educacionais que consistem na impressionante miscelânea de bom senso 
e o absurdo de levar a cabo uma radical revolução em todo o sistema 
educacional. Derrubou, “[...] como de um dia para o outro, todas as 
tradições e metodologias estabelecidas de ensino e de aprendizagem” 
(ARENDT, 2013, p. 226); não obstante, “[...] o fato importante é que, 
por causa de determinadas teorias, boas ou más, todas as regras de juízo 
humano moral foram postas de parte” (p. 227).

Ao afirmar que o pathos do novo promoveu inúmeras consequências 
no campo educacional, Arendt (2013) traz à baila três pressupostos 
que considera fundamentais para a instauração da crise na educação. 
Tematizaremos tais pressupostos na seção que segue.

2.6 Os pressupostos da crise na educação

Ao apresentar os três pressupostos considerados como centrais para 
a crise na educação, Arendt contrapõe-se ao que considera ser o modelo 
progressista. O primeiro refere-se à relação entre adultos e crianças, ou seja, 
o de que existe um “mundo da criança” e “[...] uma sociedade formada 
entre crianças, autônomos e que se deve, na medida do possível, permitir 

47	 Sobre os fenômenos considerados pré-políticos, Arendt (2004a) considera que, embora estes 
não sejam políticos, são meios para proteger o espaço político, ou para fundá-lo e ampliá-lo, 
mas sem serem políticos e, por causa disso, não são ela (política).

48	 Com a expressão “Pathos do novo” Arendt quer chamar a atenção para o afã das sociedades 
modernas pelo novo e o consequente rechaço ao que é velho (tradicional). Nessa direção, o 
novo e sua novidade são revestidos de positividade e entendidos como avanço, enquanto os 
saberes do passado (tradição) são considerados ultrapassados e sem utilidade.



118  Jenerton Arlan Schütz

que elas governem” (ARENDT, 2013, p. 230), e os adultos estariam aí 
apenas para auxiliar nesse governo (sem atrapalhar/sem constranger). 
A situação da criança individualmente no grupo, porém, é muito mais 
complicada. Uma vez que a mesma se livra da autoridade dos adultos, ela é 
sujeita a outra muito mais terrível, a saber: a tirania da maioria/do grupo. 
Referindo-se à criança no grupo, Arendt (2013) considera que sua situação 
é bem pior do que antes (abandonada). Sabe-se, nesse sentido, que “[...] a 
mais severa autoridade de um indivíduo isolado [...]” (ARENDT, 2013, p. 
230), não é tão forte e tirânica quanto a de um grupo, mesmo que seja a 
de um grupo de crianças.

Com base neste primeiro pressuposto a escola deve ser 
profundamente modificada, ou seja, ela deve se adaptar às crianças, ao 
ritmo delas, à sua autonomia e à capacidade de autorregulação, ao invés 
de fazer com que as crianças se adaptem à escola. Libertar a criança da 
autoridade dos adultos implica na defesa convicta de lhe proporcionar, 
desde muito cedo, uma convivência “saudável” com seus pares. Em outras 
palavras, seria afirmar que a criança se desenvolve melhor, mais livre, longe 
da autoridade dos adultos, mas na companhia de crianças que possuem 
a mesma idade, principalmente na escola. Aí se pode (e deve) permitir a 
construção de um mundo das crianças, uma sociedade na qual as crianças 
possam fazer a aprendizagem da sua autonomia.

A relação esperada entre crianças e adultos, no entanto, é suspensa 
pelo banimento dessas do mundo adulto, mas também, em consequência, 
elas são entregues à tirania do seu próprio grupo. Contra este, levando-
se em consideração a sua “[...] superioridade numérica, elas não podem 
se rebelar, contra o qual, por serem crianças, não podem argumentar, e 
do qual não podem escapar para nenhum outro mundo por lhes ter sido 
barrado o mundo dos adultos” (ARENDT, 2013, p. 231). Como vimos, 
essa já é uma situação que poucas pessoas adultas conseguem suportar, 
então, para as crianças, ela se torna insuportável.

Nesse sentido, importa destacar que todo recém-chegado busca 
instintivamente as autoridades para guiá-lo no mundo em que ele ainda é 
um forasteiro, um estranho, e, por isso, não consegue se orientar por meio 
do próprio julgamento. Se os adultos falham enquanto autoridade, resta 
ao recém-chegado ajustar-se mais fortemente a seu próprio grupo, e em 
certas ocasiões o grupo de pares se tornará a sua soberana autoridade. O 
resultado: o surgimento da preponderância da turba e do bando.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 119  

Já o segundo pressuposto apresentado por Arendt (2013) tem 
a ver com o ensino. Para a autora, a formação de professores tem sido 
negligenciada; deslocou-se o foco do conteúdo ou da matéria de estudos 
para a didática, o que, por sua vez, alcança também aquelas a quem o 
ensino se dirige: as crianças. Os professores estão mais ocupados com o 
“como” ensinar do que com “o que” ensinar, pois, por meio do desleixo 
em sua formação, eles pouco têm a declarar sobre os conhecimentos 
(necessários) que deveriam possuir/dominar. Do mesmo modo, segundo 
a autora, a Pedagogia transformou-se em uma ciência de ensino geral a 
ponto de se desvincular inteiramente da matéria efetiva a ser ensinada 
aos alunos. Diante disso, um professor, pensava-se, é alguém que pode 
simplesmente ensinar qualquer coisa; a sua formação estaria voltada para 
o ensino (didática), e não ao domínio de algum assunto/conteúdo/estudo 
específico (ARENDT, 2013).

Arendt (2013, p. 231) alerta para o fato de que “[...] o professor 
não precisa conhecer sua própria matéria, [e por isso,] não raro acontece 
encontra-se apenas um passo à frente de sua classe em conhecimento”. 
Com isso, não somente os estudantes são largados à própria sorte, mas 
também que a fonte mais legítima da autoridade do professor, “[...] como 
pessoa que, seja dada a isso a forma que se queira, sabe mais e pode fazer 
mais que nós mesmos, não é mais eficaz” (ARENDT, 2013, p. 231).

O motivo por que não foi atribuída nenhuma importância ao domínio 
que tenha o professor de sua matéria foi o desejo de levá-lo ao exercício 
contínuo da atividade de aprendizagem, de tal modo que ele não 
transmitisse, como se dizia, “conhecimento petrificado”, mas, ao 
invés disso, demonstrasse constantemente como o saber é produzido 
(ARENDT, 2013, p. 232).

O professor, a quem se espera e se deposita a autoridade baseada 
no conhecimento e, acima de tudo, em sua responsabilidade para com 
as crianças e o mundo, converte-se em um facilitador, mediador, coach, 
em um animador de aula, em um gestor de aprendizagem. Enfim, em 
alguém que deve fornecer as condições para que as crianças tomem as 
rédeas da responsabilidade para com o destino/rumo do mundo, atuando, 
uma vez mais, como um auxiliar do governo infantil. Ademais, trata-se de 
uma educação que se limita à realização e atendimento das necessidades 
e satisfações imediatas49 das crianças, em ações que se concentram nos 

49	 La Taille (1999) alerta para o fato de que as motivações imediatas e espontâneas dispensam o 
esforço e que este, justamente, é a chave para o desenvolvimento e a formação do caráter. O 
prazer imediato é primitivo; a busca do prazer, pelo esforço, é que tem valor.



120  Jenerton Arlan Schütz

impulsos e paixões infantis, desconsiderando a questão de que o fazer 
educação exige uma intencionalidade, um compromisso por parte dos 
adultos, aqui, especificamente, dos professores, para com todos aqueles 
que ainda não possuem condições de julgar, optar, deliberar e se orientar 
por meio do próprio julgamento.

Já o terceiro pressuposto apresentado por Arendt (2013, p. 232) 
“[...] é o de que só é possível conhecer e compreender aquilo que nós 
mesmos fizemos, e sua aplicação à educação é tão primária quanto 
óbvia: [...] substituir, na medida do possível, o aprendizado pelo fazer” 
e o trabalho pela brincadeira, o que não passa de uma experiência a mais 
de se absolutizar o mundo infantil. Importa destacar que Arendt não se 
posiciona contrariamente ao brincar, que é uma expressão da condição da 
criança, mas alerta que não se pode educar sem ensinar; “[...] uma educação 
sem aprendizagem é vazia e, portanto, degenera, com muita facilidade, em 
retórica moral e emocional. É muito fácil, porém, ensinar sem educar, e 
pode-se aprender durante o dia todo sem por isso ser educado” (ARENDT, 
2013, p. 247). Na mesma direção, conforme Schutz (2001), Arendt temia 
que os educadores progressistas de seu tempo, em seu extremo entusiasmo 
pelo novo, foram levados falsamente à crença de que existia uma criança 
que era separada do mundo do passado (ou dos adultos). Arendt advertiu 
que essa crença era uma fantasia perigosa, implicando que as crianças 
poderiam inventar com todo o tecido, de alguma forma, sua própria 
cultura separadamente. Essa abordagem da educação abriu a possibilidade 
de uma geração de jovens crescer sem um mundo.

Igualmente, Arendt posiciona-se contra a naturalização da infância, 
contra o espontaneísmo e o relaxamento no trabalho educacional, baseado 
nos presumidos interesses e necessidades das crianças ditados por elas 
próprias50. Aqui, mais uma vez, “sob o pretexto de respeitar a independência 
da criança, ela é excluída do mundo dos adultos e mantida artificialmente 
no seu próprio mundo, na medida em que este pode ser chamado de 
mundo” (ARENDT, 2013, p. 233), que é artificial pelo fato de a criança 
ser um ser humano em formação e desenvolvimento, pois a infância é uma 
etapa temporária, uma preparação para a condição adulta.

50	 Entendemos que a educação escolar é necessária para introduzir os novos naquilo que 
é comum. Por isso o mundo exige de nós um esforço educacional para ter continuidade. 
Também consideramos que os interesses e as necessidades individuais são sempre prementes, 
contudo não representam aquilo que temos de mais importante e valioso e especificamente 
humano.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 121  

A partir dos três pressupostos, nota-se a clara influência da educação 
progressista na severa ruptura com as tradições e métodos de ensino e 
aprendizagem. A ordem clássica e esperada na relação entre professor e 
aluno é invertida, e a criança, doravante, é o centro do processo educativo, 
além de se enfatizar, demasiadamente, a brincadeira como linguagem 
própria da infância. É contra isso que Arendt se posiciona. Lembramos que 
à escola cabe o ofício de possibilitar a transição segura e gradual das crianças 
da esfera privada (familiar) para a esfera pública. Família e escola assumem, 
ou pelo menos deveriam assumir, a responsabilidade pelos novos, aos quais 
se destina a educação.

A escola é, para Arendt (2013), um lugar para ensinar as crianças, 
ensiná-las como o mundo é51 – um diálogo com a tradição, e não ensinar 
a arte de viver – tomar os conhecimentos práticos ou temas cotidianos, 
os interesses das crianças, como exclusividade de conteúdos da educação. 
Lembramos: não se pode educar sem ensinar. E é desse modo que se 
torna possível o diálogo com a tradição, com o passado, com o mundo 
humano comum. Além disso, para Arendt, os novos devem aprender a ser 
autônomos, mas não podem, simplesmente, ser lançados à própria sorte 
e, de modo algum, constituir um mundo próprio. Conforme destacamos, 
ao se extinguir essa relação esperada entre adultos e crianças, oculta-se o 
fato de elas serem seres em formação e desenvolvimento, motivo que exige 
a responsabilidade, o cuidado, a apresentação ao mundo e a familiarização 
com ele, por meio dos adultos.

Contrariamente do que estabelecem algumas perspectivas teóricas 
contemporâneas, contra as quais Arendt se posiciona, não constitui uma 
muralha entre o mundo dos adultos e o da infância, mas possibilita a 
relação esperada de apresentação e renovação do mundo humano comum. 
Para Arendt, reconhecer as particularidades que a infância possui não 
significa considerá-la (já) autônoma em relação aos adultos. Além disso, a 
intencionalidade do professor deve sobrepor-se para que as crianças possam 
caminhar seguramente e com habilidades, experiências e conhecimentos 
para a vida pública; em resumo, é preciso ir apresentando a humanidade 
(seus feitos, as barbáries, as conquistas etc.).

Se essa compreensão não ficar clara ou compreendida, o que está 
em risco é a continuidade, durabilidade e aprofundamento do mundo 
comum. Quando a pedagogia assume de antemão as crianças como seres 

51	 Com todas as potencialidades, mesmo que virtuais, mas já deslumbradas pelos adultos e suas 
legislações.



122  Jenerton Arlan Schütz

já autônomos, ela pode deixar de dar a segurança de que necessitam e 
fazer delas uma espécie de grupo isolado do mundo adulto. Arendt reitera 
que a esfera educacional não é parte nem da vida privada, nem da vida 
pública, mas constitui uma espécie de esfera intermediária. A criança é 
introduzida no mundo pela primeira vez por meio da escola, contudo a 
escola não é, de modo algum, o mundo e não pode fingir sê-lo. A escola é 
“a instituição que interpomos entre o domínio privado do lar e o mundo, 
com o fito de fazer com que seja possível a transição, de alguma forma, da 
família para o mundo” (ARENDT, 2013, p. 238). Em relação aos novos, 
a escola representa, em certo sentido, o mundo, apesar de não ser ainda 
o mundo de fato. A escola assume o papel de resguardar os novos e, ao 
mesmo tempo, prepará-los para que possam atuar como pessoas na e da 
vida pública, ou seja, prepará-los para que saibam experienciar a diferença, 
a opinião, o diálogo, o discurso, a argumentação, a pluralidade em um 
espaço entre iguais.

Pelo fato de a criança precisar de proteção, o lugar tradicional dela 
é na família, o espaço privado, pois “tudo que vive, e não apenas a vida 
vegetativa emerge das trevas e, por mais forte que seja sua tendência natural 
a orientar-se para a luz, mesmo assim precisa da segurança da escuridão 
para poder crescer” (ARENDT, 2013, p. 236). Por isso, a família é um 
lugar onde cada um de nós pode retornar do mundo exterior buscando, 
em certo sentido, refúgio e proteção contra a indeterminação do âmbito 
público. Neste, a vida qua vida, o trabalho do nosso corpo, como lembra 
Arendt (2010, 2013), não interessa, a não ser como requisito que nos livra 
da necessidade; é o lugar da obra de nossas mãos, mas, especificamente, 
do discurso e da ação, território da doxa, da disputa de acordos, da 
persuasão, de ver e ser visto, de ouvir e ser ouvido pelos outros, do espaço 
em que se exercita o julgamento e se assume a responsabilidade para com 
o futuro. Do mesmo modo, pelo fato de a criança estar em processo de 
desenvolvimento e formação, exige ser preparada para estar entre os iguais 
e necessita ser protegida. Caso contrário, a autora alerta que, “[...] toda vez 
que esta [criança] é permanentemente exposta ao mundo sem a proteção 
da intimidade e da segurança, sua qualidade vital é destruída” (ARENDT, 
2013, p. 236). Dessa forma, pode-se aferir que, por ser o espaço público 
um espaço de aparências (onde o “quem” se revela), no qual a linguagem 
(argumentação) tem papel imprescindível, ainda não é o lugar propriamente 
da infância, pois os novos precisam ser preparados para tal.

Ademais, se o adulto se desresponsabiliza para com a apresentação e 
familiarização do mundo aos novos, está forçando-os à exposição da luz do 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 123  

âmbito público, considerando-os iguais, capazes de fazer política e decidir 
pelo rumo do mundo humano. Frisamos, com essa atitude, os novos 
são deixados numa situação de opressão com a qual não podem e sabem 
lidar. Diferentemente dos adultos, os novos ainda não possuem condições 
equivalentes para se orientar por meio do próprio julgamento ou juízo. Em 
outra passagem, Arendt (2013, p. 160) lembra que “no âmbito político 
tratamos unicamente com adultos que ultrapassaram a idade da educação 
propriamente dita, e a política, ou o direito de participar da condução dos 
negócios públicos, começa precisamente onde termina a educação”. Entrar 
no âmbito público tem a ver com o sair da proteção do âmbito privado e 
estar exposto aos olhares do mundo público52.

Quando se deposita as expectativas políticas sobre as novas 
gerações, lança-se a possibilidade de ação num eterno futuro que nunca 
será alcançado. Isso significa que os adultos estariam desresponsabilizados 
de qualquer ocorrência do mundo, uma vez que deve ser papel da educação 
escolar preparar os novos para desempenharem as mudanças que os adultos 
esperam. Ademais, quando forem introduzidos no mundo como “jovens 
adultos”, eles já estarão desresponsabilizados novamente, posto que a 
alteração do percurso do mundo estará depositada nos recém-chegados 
e, certamente, acontecerá num tempo em que ninguém jamais viveria. 
O equívoco está na situação extremamente confortável que deixam os 
discursos ao depositarem na educação a responsabilidade pelo mundo, 
fazendo com que a ação53 – a responsabilidade e a política – não seja nunca 
uma realidade presente.

Além disso, importa destacar para o equívoco de os educadores 
terem aceitado, passivamente, postulados modernos que rejeitam os 
limites entre o âmbito privado e público. Nessa direção, em Reflexões sobre 
Little Rock, Arendt (2004b) utiliza uma fotografia que foi publicada em 
um jornal. Na imagem aparecem várias crianças brancas perseguindo uma 
criança negra, recentemente integrada em virtude do período do processo 

52	 Lembramos aqui das crianças que vão à escola (embora a escola não seja o espaço público, 
ela é um espaço de interação), e que deixam, portanto, o ambiente familiar (privado). Para 
as crianças, trata-se de um movimento de coragem. O primeiro dia na escola, geralmente, é 
muito marcante.

53	 A ação no espaço pedagógico, como lembra Hermenau (2005), começa e se interrompe. Ela é 
marcada pela fragilidade das tramas relacionais dos interesses humanos e pela irreversibilidade 
das ações. É contra essas aporias da ação que se pode reagir na medida em que se cria laços de 
responsabilidade para com o mundo comum. Já os alunos, nessa perspectiva, precisam, ainda, 
aprender a agir no mundo e conhecer o mundo para agir nele de forma responsável. Por isso, a 
escola constitui-se nesse espaço à parte, reconhecível e necessário para qualquer ação no espaço 
público.



124  Jenerton Arlan Schütz

de dessegregação, no momento da saída de uma escola americana. A menina 
está acompanhada de um amigo branco do pai e demonstra nitidamente o 
desconforto decorrente da exposição à tal situação. Dessa forma, o artigo 
sobre Little Rock evidencia que no processo de dessegregação foi utilizada 
uma estratégia equivocada ao dirigir as ações para a educação escolar antes 
de tratar, por exemplo, dos direitos políticos. Segundo Arendt (2004b), as 
crianças não deveriam ter sido expostas a uma situação de luta pela efetivação 
da igualdade constitucional, a qual deveria ser travada politicamente entre 
os adultos e traduzida no combate às leis segregacionistas.

Nessa direção, a autora fica indignada com a situação que as 
crianças enfrentaram, perseguidas com gritos e hostilidades, sendo 
obrigadas a encarar uma situação social que, para muitos adultos, não 
teria importância. Sua indignação está dirigida exatamente aos adultos, 
responsáveis pela exposição das crianças às humilhações. Para a autora, 
as crianças são obrigadas a enfrentar problemas políticos que não foram 
resolvidos pelos adultos na esfera pública. Com palavras contundentes, 
a autora indaga: “Chegamos ao ponto em que se solicita às crianças que 
mudem e melhorem o mundo? E pretendemos ter as nossas batalhas 
políticas travadas nos pátios das escolas?” (ARENDT, 2004b, p. 272).

O risco que se instaura com isso é, a longo prazo, manter a 
sobrevivência da República, uma vez que a igualdade é um de seus pilares 
centrais, e é colocada em questão quando a segregação é imposta por leis, 
pois não é viável trocar um acordo de origem comum e validade geral 
por preceitos meramente individuais, mutáveis e condicionados à conduta 
banal, à discriminação. A discriminação é pautada na livre-escolha e 
associação, bem como deve estar restrita à esfera social. A segregação, 
contudo, é caracterizada por uma separação forçada, por obrigação. De 
acordo com Arendt (2004b), a dessegregação não é capaz de abolir a 
discriminação e simplesmente forçar a igualdade sobre a sociedade, mas 
deve impor a igualdade dentro do âmbito político. A igualdade tem sua 
origem no corpo político e sua validade está restrita a esse âmbito, pois não 
se deve tentar igualar aquilo que, na sua especificidade e origem é diferente 
(ARENDT, 2004b). Igualmente para Arendt (2004b, p. 268): “[...] 
quanto mais iguais as pessoas se tornam em todos os aspectos, e quanto 
mais igualdade permeia toda a textura da sociedade, mais as diferenças 
provocarão ressentimento, mais evidentes se tornarão aqueles que são 
visivelmente e por natureza diferentes dos outros”.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 125  

Não obstante, como seria possível manter a discriminação à esfera 
social, onde ela é legítima, e não a deixar alcançar a esfera política e pessoal, 
onde passa a ser destruidora? A resposta e proposta de Arendt é impor a 
igualdade dentro do corpo político. Aquilo que a igualdade é para o corpo 
político, a discriminação é para a sociedade (ARENDT, 2004b). Nesse caso, 
o costume social da segregação não é inconstitucional, mas a imposição 
legal, ou a integração que se impõe, não é melhor que a segregação forçada. 
Os modelos sociais não devem ser consentidos como princípios legais, e, se 
a legislatura adota o preconceito social, a sociedade torna-se opressiva, e aí 
encontra-se o perigo ao se tratar os problemas políticos no âmbito escolar.

No decorrer do texto sobre Little Rock, Arendt coloca-se no lugar 
de uma mãe negra e analisa o descontentamento de sua filha provocado 
pela tentativa do Estado de iniciar a dessegregação nas escolas. Para ela, 
expor qualquer criança a uma situação de humilhação, desagradável, de 
convivência forçada com um grupo em que sua presença não é desejada, 
deveria ser evitada a todo preço. Do mesmo modo, ao se colocar no lugar 
de uma mãe branca ela considera que não permitiria que a criança fosse 
levada, a partir da interferência do governo, para um combate político. 
Afinal, para Arendt (2004b), o governo não teria o direito de ordenar com 
qual companhia as crianças devem receber sua instrução. Em ambos os 
casos, a autora quer dizer que não é papel da política realizar intervenções 
na esfera privada, nas relações que ali se estabelecem, nem determinando, 
dessa forma, companhia para as crianças, muito menos impedindo que a 
pessoa possa escolher livremente com quem vai se casar, no caso das leis 
que proibiam o casamento inter-racial. Nesses casos, estaria se atentando 
contra a liberdade e dignidade humana.

Tem-se, dessa forma, o equívoco de tornar o âmbito educacional 
um meio para fins políticos pode instrumentalizar a educação como se as 
escolhas pudessem ser antecipadas, garantindo a previsibilidade das ações. 
Sobre isso, a autora assim se manifesta:

O papel desempenhado pela educação em todas as utopias políticas, 
a partir dos tempos antigos, mostra o quanto parece natural iniciar 
um novo mundo com aqueles que são por nascimento e por natureza 
novos. No que toca à política, isso implica obviamente um grave 
equívoco: ao invés de juntar-se aos seus iguais, assumindo o esforço de 
persuasão e correndo o risco do fracasso, há a intervenção ditatorial, 
baseada na absoluta superioridade do adulto, e a tentativa de produzir 
o novo como um fait accompli, isto é, como se o novo já existisse. 
[...] a crença de que se deve começar das crianças se se quer produzir 
novas condições permaneceu sendo principalmente o monopólio dos 



126  Jenerton Arlan Schütz

movimentos revolucionários de feitio tirânico que, ao chegarem ao 
poder, subtraem as crianças a seus pais e simplesmente as doutrinam. A 
educação não pode desempenhar papel nenhum na política, pois na política 
lidamos com aqueles que já estão educados (ARENDT, 2013, p. 225, 
grifo nosso).

Arendt ressalta que a responsabilidade é dos adultos, que já estão há 
mais tempo no mundo e que, desse modo, já o conhecem, em apresentar 
esse espaço às novas gerações, garantindo-lhes a proteção e a passagem 
segura e gradual para a esfera dos assuntos públicos. Nesse contexto, a 
preocupação da escola seria a de realizar a transição da vida privada para 
a vida pública. Sendo a educação obrigatória, o direito ao resguardo das 
crianças em relação ao mundo comum é restrito e desafiado, porém não 
extinguido pelo direito do corpo político de prepará-las como vindouros 
cidadãos. Isso reforça a tese arendtiana de que se incorre em grande erro 
ao iniciar a dessegregação nas escolas: o direito à privacidade e intimidade 
é infringido; a legislação não pode intervir na livre-associação; instala-
se um conflito entre o âmbito escolar e familiar; a autoridade dos pais e 
professores (adultos/responsáveis) é substituída pela opinião pública, pelo 
domínio da turba e do bando (ARENDT, 2004b).

O esfacelamento do senso comum e a dificuldade de se entender 
mutuamente um mundo comum, contribuem para a crise moderna quando 
o isolamento das massas impele o indivíduo a submeter-se à tirania da 
maioria ou ao(s) regime(s) totalitário(s). Em contrapartida, Arendt retoma 
Sófocles, para quem: “[...] uma polis que pertence a um homem só não é 
uma polis” (ARENDT, 2013, p. 143). Sem um passado a ser transmitido, 
sem a tradição para servir de corrimão, sem liberdade, sem autoridade, não 
há possibilidades de a política se manter viva. Aquele que está privado de 
seus direitos é privado, também, de um lugar no mundo, e é destituído de 
sua humanidade.

A recusa da autoridade no mundo moderno, para Arendt (2010, 
2013), é a expressão mais nítida da insatisfação para com o mundo 
humano comum, e pode ser interpretada do seguinte modo: ou se espera 
de todos (incluindo as crianças) igual responsabilidade pelo rumo do 
mundo, ou então ninguém mais quer assumi-la. Ademais, Arendt (2013, 
p. 247) nos lembra que essa responsabilidade para com os recém-chegados 
é a especificidade da educação, que se resume na conservação e renovação 
do mundo humano comum. A questão é decidir

[...] se amamos o mundo o bastante para assumirmos a responsabilidade 
por ele e salvá-lo da ruína que seria inevitável não fosse a renovação e a 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 127  

vinda dos novos e dos jovens. A educação é, também, onde decidimos 
se amamos as nossas crianças, o bastante para não expulsá-las de nosso 
mundo e abandoná-las a seus próprios recursos, e tampouco arrancar 
de suas mãos a oportunidade de empreender alguma coisa nova e 
imprevista para nós, preparando-as em vez disso com antecedência para 
a tarefa de renovar um mundo comum (ARENDT, 2013, p. 247).

A esperança no mundo humano comum reside em confiar e apostar 
na capacidade humana de fazer e iniciar o novo, possibilidade que nos é 
oferecida a cada novo nascimento, a cada novo ser que chega ao mundo. 
Essa fé e esperança no mundo é expressa, sucinta e gloriosamente, nas 
seguintes palavras: “Nasceu uma criança entre nós” (ARENDT, 2010, p. 
259). Todos os adultos (pais e professores) devem responsabilizar-se pelos 
recém-chegados. É essa responsabilização que garante a inserção dos novos 
no mundo humano comum e permite que conheçam as obras que a história 
nos lega, obras e ações humanas, tradições e valores, culturas e costumes, 
os fios que tecem o passado e o presente; tudo isso configura uma herança 
que faz do mundo um lugar habitável. É essa continuidade, em forma 
de memória, que permite a durabilidade e o aperfeiçoamento do mundo 
humano comum, pois sempre seremos aquilo que formos capazes de fazer 
com o nosso passado e com o que queremos deixar aos novos, cientes da 
imprevisibilidade da ação futura. 

Feita esta exposição do pensamento educacional de Hannah 
Arendt, no próximo capítulo nos dedicaremos a examinar como as posições 
das “novas pedagogias da infância54” e as de Hannah Arendt podem vir a 
fecundar o debate contemporâneo sobre a infância e sua educação. Além 
disso, importa destacar que no próximo capítulo utilizaremos novos 
interlocutores55 que corroboram as posições apresentadas por Arendt e 
por considerarmos que estes ajudam a potencializar a discussão deste livro. 
Do mesmo modo, todos os autores/referenciais utilizados convergem com 
a perspectiva arendtiana de pensar a educação, com a sua compreensão 
da condição humana e do mundo humano, estruturado simbolicamente, 
e outros importantes aspectos; destarte, também se distanciam, em boa 

54	 Denominamos de “novas pedagogias da infância” o entrelaçamento das teorizações da 
Pedagogia da Infância e da Sociologia da Infância, que constituem uma especificidade para a 
educação da infância.

55	 Marques (1988, 1992, 2006), Savater (2001, 2012), Masschelein e Simons (2017), Larrosa 
(2018), Carvalho (2001, 2010, 2013, 2014, 2017), Brayner (2008, 2015), Boufleuer e 
Fensterseifer (2010), Lajonquière (1999, 2002, 2009), entre outros.



128  Jenerton Arlan Schütz

medida, daquilo que se vem denominando de “pós-modernismo”, ou, 
ainda, dos “pedagogismos contemporâneos”.



Capítulo 3

PEDAGOGIA E INFÂNCIA: DA 
ESPECIFICIDADE DE UMA RELAÇÃO

Como vimos, a interlocução entre a Sociologia da Infância 
e a Pedagogia constituem, de um modo específico, uma 

Pedagogia da Infância no âmbito educacional. Desse modo, a Pedagogia 
da Infância passa a ser uma concepção hegemônica contemporaneamente, 
determinando as funções educativas que devem ser assumidas no interior 
das creches, pré-escolas e, inclusive, no Ensino Fundamental. É possível 
perceber, ainda, a marca teórica dos pressupostos construídos nos países 
europeus, principalmente a relação da Pedagogia da Infância com a 
proposta que rege as escolas de Reggio Emília na Itália. No entendimento 
de Stemmer (2006), esses aportes estão vinculados ao pós-modernismo e 
influenciam fortemente as concepções de infância, educação e pedagogia a 
partir da década de 90 do século 20 no Brasil.

De outro lado, temos os aportes de Hannah Arendt e de seus 
interlocutores/comentadores. Estes possibilitam um alargamento de 
horizontes para se pensar a relação entre a pedagogia, a infância e sua 
educação. Importa destacar que tais autores pertencem a uma tradição 
teórica que se distancia do que se tem convencionado denominar de “pós-
modernismo”. Além disso, e aqui encontra-se o fio condutor da escolha de 
tais autores, todos estabelecem um modo específico – e também comum 
– de tematizar a condição humana, o mundo humano e sua estruturação 
simbólica, e, nele, a educação.

Ademais, como são inúmeros os elementos e conceitos presentes 
nas teorizações da Pedagogia da Infância, mobilizá-los e examiná-los 
juntamente com as posições de Hannah Arendt e de seus interlocutores 
é o objetivo deste capítulo, pois acreditamos que esse movimento pode 
fecundar e potencializar o debate contemporâneo em torno da infância e 
sua educação. Este capítulo, especificamente, apresenta tópicos de disputa 
entre as teorizações da Pedagogia da Infância e de Hannah Arendt e seus 
interlocutores. Por exemplo, a disputa entre Pedagogia da Infância e a 
Pedagogia Escolar; Respeitar a Natureza Infantil e a Ausência de Natureza/
Segunda Natureza; Educação Familiar e Educação Escolar; Igualdade/
Simetria e Desigualdade/Assimetria; Não diretividade e Diretividade; 



130  Jenerton Arlan Schütz

Brincar (mundo da criança) e Ensinar; A Criança Plena e a Criança em 
Processo de Formação. Estes são, a nosso ver, os tópicos que permitiriam 
sistematizar a “disputa” que este livro propriamente estabelece, não na 
expectativa de ter um lado “vitorioso”, mas de lançar luzes sobre o que está 
em questão, possibilitando, diante deste “conflito de interpretações”, novas 
interpretações.

3.1 Pedagogia da Infância e pedagogia escolar

No entender da Pedagogia da Infância, a especificidade das 
instituições escolares infantis é acompanhar o interesse das crianças pelos 
objetos e fenômenos que advêm do mundo, tomando-se como referência os 
sentidos e significados que emergem das próprias experiências espontâneas 
e orientadas pelas próprias hipóteses das crianças. Os processos pedagógicos 
de aprendizagem devem evitar ao máximo qualquer situação de intervenção 
direta e diretiva por parte dos professores, que devem, por isso, respeitar a 
natureza da criança e as suas manifestações espontâneas.

Não obstante, os instrumentos para mediar o processo pedagógico 
que se caracterizam pela não diretividade56 são a atividade e a reflexão, uma 
vez que se considera que estes processos garantem que os conhecimentos 
possam brotar e serem descobertos pelas crianças da forma mais natural 
possível (sem qualquer intervenção), e cabe ao professor apenas organizar 
os ambientes e objetos que a criança irá experienciar.

Desta forma, o principal requisito para que se tenha sucesso 
educacional é ouvir as crianças (escuta sensível). É preciso deixá-las livres 
para realizarem escolhas, para explorarem os espaços, para questionarem e 
agirem; só assim expressarão toda riqueza interior; logo, toda a aprendizagem 
deve partir daquilo que a criança possui ou deseja aprender; caso contrário, 
tal como informam os teóricos57 da Pedagogia da Infância, a educação 

56	 A noção de não diretividade foi proposta por Carl Rogers. Essa atitude foi preconizada, 
primeiramente, para um psicoterapeuta em relação à escuta ativa de seus pacientes. Ela 
caracteriza-se por três imperativos: não julgar, não criticar, não aconselhar. Rogers transpôs 
suas ideias para o campo da educação com sua obra Liberdade para aprender (1973), e, a partir 
disso, surgiram confusões: a criança passa a ser a dona de suas aprendizagens. Rogers (1973) 
criticava os métodos considerados “verticais” de transmissão do saber, ele preconizava uma 
relação baseada na escuta ativa, na empatia, no reconhecimento das linguagens da criança, 
sem julgamentos imediatos, sem críticas ou conselhos para se endireitar. Nota-se, desse modo, 
grande convergência teórica com os estudos advindos da Pedagogia da Infância.

57	 Citamos alguns textos e outras produções que defendem a tese de que com qualquer intervenção 
adulta estar-se-ia destruindo a própria natureza da criança: Batista (008), Agostinho (020), 
Santos (026), Momo (041), Martins Filho (060), Almeida (065), Siqueira (068), Souza, Mello 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 131  

escolar estaria destruindo a origem pura da natureza do educando. Ou, 
dito de outro modo, qualquer interferência e direcionamento do adulto 
no desenvolvimento infantil são vistos como a causa da produção de uma 
geração de robôs, conformistas e sem vontade própria.

Outro ponto que já foi demarcado e que merece destaque para 
se compreender o porquê de a educação infantil se contrapor à educação 
escolar, é o fato de Rocha (1999) considerar que a escola se coloca como 
campo privilegiado para o domínio de conhecimentos básicos e a educação 
infantil é um espaço que complementa a educação da família. Percebe-se, 
desse modo, os rumos que a educação infantil está tomando. Na busca 
incessante das especificidades da infância e em oposição ao pensamento 
moderno, a corrente da Pedagogia da Infância acaba por se adaptar ao que 
tem sido convencionado denominar de “pós-modernismo”. Trata-se de 
um movimento que objetiva desescolarizar a educação infantil, de excluir 
qualquer prática considerada escolar58. A educação infantil passa a ser vista 
como complementar à educação familiar, sendo este um ambiente mais de 
convívio do que propriamente de ensino. Cabe ao professor respeitar os 
limites de cada criança, verificando o tempo de cada uma, não interferindo. 
O conhecimento que importa deve ser o conhecimento proveniente da 
espontaneidade, percebido pelos órgãos dos sentidos, expressado pelas cem 
linguagens da criança. Apesar disso, afirmam que a criança não aprende 
sendo ensinada, mas interagindo com o ambiente, com as outras crianças 
e com os adultos. Instaura-se, com isso, uma espécie de epistemologia da 
prática.

Ademais, importa destacar, ainda, que a Pedagogia da Infância 
buscou se aliar aos estudos etnográficos e, a partir disso, dedica-se menos 
à escola e mais à aprendizagem da vida. Como pura documentação de 
aprendizagens não teóricas, mas sim práticas, parece querer indicar que a 
pedagogia é “tudo”, como se qualquer coisa contasse como algo pedagógico, 
sem reconhecer as especificidades dos diferentes espaços.

Compreende-se, desse modo, que se estabelece a constituição de 
uma didática pré-escolar (e que visa, como afirma Rocha, a influenciar 
as etapas posteriores), pressupondo-se que a Pedagogia da Infância se 

(081), Macêdo e Dias (091), Novakowski (102), Rocha (1999), Quinteiro (2002, 2009), 
Abramowicz e Oliveira (2010), Raupp (2012) e Motta (2013).

58	 Consideramos ser correto reconhecer que a Educação Infantil não deve reproduzir fielmente 
as práticas das etapas posteriores. Neste esforço, porém, deslegitima-se a posição do adulto 
comum a toda relação pedagógica/educacional, além de parecer não haver gradiente entre 
aquilo que seria o não escolar e o escolar. Encontra-se aí a importância de não se edificar 
muralhas, como lembra Arendt (2013).



132  Jenerton Arlan Schütz

constitua como uma ciência empírica, cujo ato educativo, ao extrapolar os 
limites do ensino, permita distinguir noções que caracterizam a educação 
de crianças de zero a seis anos em instituições de educação, diferenciando-
se fundamentalmente da escola em virtude do ofício que adotam.

Nesse sentido, 
[...] enquanto a escola tem como sujeito o aluno, e como objeto 
fundamental o ensino nas diferentes áreas, através da aula, a creche 
e a pré-escola têm como objeto as relações educativas travadas num 
espaço de convívio coletivo que tem como sujeito a criança de 0 a 6 
anos de idade (ou até o momento em que entra na escola) (ROCHA, 
1999, p. 61-62, grifo nosso).

A educação escolar, no entendimento de Rocha, tem como sujeito 
o aluno e como objeto fundamental o ensino; já as creches e pré-escolas 
possuem como objeto as relações que são produzidas no espaço de convívio 
coletivo e têm como sujeito a criança. Ao se analisar os espaços considerados 
“não escolares”, Rocha (1999) assevera que não há uma didática geral, 
corroborando a ideia de que é necessário constituir uma epistemologia 
da infância. Ou, ainda, uma didática que seja capaz de reconhecer as 
relações que as crianças constituem no espaço natural e social e também 
nos vínculos entre os pares e os adultos. Com isso, ter-se-ia supostamente 
a real função que deve ser desempenhada nas instituições educacionais.

A didática que se configura na Pedagogia da Infância tem como 
objeto central a própria criança, os seus modos de constituição nos 
diferentes contextos sociais, as suas capacidades intelectuais, a criatividade, 
a expressão, o imaginário, as suas cem linguagens (ROCHA, 1999). Por 
isso, a necessidade de se substituir o conteúdo do currículo pelo conteúdo 
da própria experiência da criança é uma especificidade da própria Pedagogia 
da Infância, uma vez que se considera que o conteúdo do currículo é 
marcado por uma realidade dada, certa, fechada, estática, constituído a 
partir da certeza do conhecimento.

Não obstante, esses fatores impediriam a criança de imprimir o seu 
próprio significado às experiências, levando-se em conta que a impressão 
própria da criança é condição essencial para que se consiga construir o 
conhecimento e se efetive o aprender a aprender, pois, com base em um 
dos preceitos básicos da Pedagogia da Infância, a criança possui em si as 
virtudes necessárias para se (auto)constituir.

Logo, e pelo motivo supracitado, os adeptos da didática da 
Pedagogia da Infância afirmam que a instituição de educação infantil não 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 133  

pode se basear e muito menos adotar um modelo de educação escolar59. 
Do mesmo modo, em se tratando do currículo, segundo a corrente da 
Pedagogia da Infância, este deve ser pensado a partir das necessidades e 
anseios das próprias crianças e não da visão do adulto, uma vez que as 
crianças são dotadas de singularidades, já acabadas, absolutas e indivisíveis. 
Os currículos devem ser adaptados partindo-se das hipóteses das próprias 
crianças, ou seja, elas devem encontrar seu próprio caminho, o que 
possibilitará a construção do seu particular modelo de experiência subjetiva 
do mundo. Isso tem a ver com o que salienta Malaguzzi (1999, p. 83). 
Ao se referir aos professores, o pedagogo considera que estes devem “[...] 
aprender a nada ensinar às crianças, exceto o que podem aprender por si 
mesmas”.

Quando o professor compreende isso, ele aprende a escutar as 
crianças, aprende a partir delas, aprende a negociar com elas, aprende a 
diversificar suas atividades, aprende que deve atender às suas necessidades, 
uma vez que as crianças possuem inúmeras formas de pensar e as atividades 
em grupo devem ser prioritárias. Entre o ensinar e o aprender, o autor cita 
que aprender é mais importante, e, do mesmo modo, os professores devem 
seguir as crianças e não planos (MALAGUZZI, 1999).

O protagonismo da criança nos processos educativos é outro 
ponto central da discussão. Os teóricos da Pedagogia da Infância pensam 
que o conhecimento espontâneo e cotidiano é mais importante do que 
o conhecimento construído histórica e culturalmente pela humanidade. 
Aliás, não apenas o protagonismo, mas também a capacidade da criança de 
significação própria do mundo e de produzir cultura. A criança, nesse caso, 
já é plena, não lhe falta nada60.

Ademais, segundo a Pedagogia da Infância, o profissional que se 
deseja no atendimento de crianças de zero a seis anos é alguém que dê 
voz a elas, que deixe que as crianças adquiram o conhecimento por si sós, 
alguém que só deve dar o suporte (servir de andaime, facilitar, mediar, 
animar) à criança quando for solicitado por ela. Nesse sentido, se a criança 
é o centro do processo educacional, significa que a espontaneidade infantil 
deve ser preservada pelo professor a todo custo. O papel do professor é o 

59	 Lembramos que a Educação Escolar no Brasil é dividida em dois níveis, segundo a LDB, em 
seu artigo 21: Educação Básica e Educação Superior. A Educação Básica, por sua vez, apresenta 
três etapas: a Educação Infantil, o Ensino Fundamental e o Ensino Médio.

60	 Qual seria o princípio da identidade para se impor neste caso, “uma coisa é ou não é”? Logo, 
não tem espaço para se pensar a ambiguidade de uma situação como a infância. Pensa-se por 
absolutos, sem gradiente.



134  Jenerton Arlan Schütz

de auxiliar a criança em seu próprio processo de aprendizagem, ou seja, 
ele deve lembrar-se de que, na realidade, não ensina, mas ajuda a criança a 
aprender, sempre partindo de uma indagação ou necessidade desta.

Cabe à pedagogia atentar-se à natureza da criança em seu estado 
presente, tendo como premissa a observação das especificidades dela, que, 
de alguma maneira, humaniza o adulto. A pedagogia coloca-se a serviço da 
criança, de seus desejos e interesses. O conhecimento que importa é aquele 
que provém da espontaneidade, percebido pelos órgãos dos sentidos, 
expressado pelas “cem linguagens” da criança. Afirma-se que a criança não 
aprende sendo ensinada por outrem, mas interagindo com o ambiente, 
experienciando. Com isso, instaura-se uma espécie de epistemologia da 
prática. Do mesmo modo, os objetivos da docência passam a se limitar ao 
cotidiano marcado pelo imediatismo da criança.

Além disso, importa salientar que a Pedagogia da Infância se 
alia também aos estudos etnográficos e, a partir deles, dedica-se mais 
à aprendizagem da vida e menos à escola. A pura documentação de 
aprendizagens não teóricas e sim práticas/empíricas, parece indicar que a 
Pedagogia da Infância é “tudo”, pois todas as informações passam a valer 
como algo pedagógico.

Apresentados alguns elementos da Pedagogia da Infância e também 
algumas críticas endereçadas à educação escolar, reforçamos a ideia de 
que não objetivamos discutir as teses da Pedagogia da Infância partindo 
dos pressupostos da educação escolar, posto que a própria Pedagogia da 
Infância nega a escolarização da infância e rejeita todos os seus estereótipos. 
O nosso objetivo, todavia, é o de pensar se há uma base comum na fase 
da infância e na fase escolar, tarefa que exige uma abordagem para além 
de dualismos, de pensamentos absolutos, de teorizações de faixa etária ou, 
então, de etapas da educação básica.

De modo um tanto quanto genérico, poderíamos afirmar que 
a educação se dá nas próprias relações sociais, no ato de produção da 
existência, na relação dos humanos entre si e com o mundo, satisfazendo 
as suas necessidades – como lembra Arendt (2010) – cada vez mais 
abundantes e complexas.

Nesse sentido, podemos considerar que os outros animais, por 
exemplo, já têm sua existência garantida de vez pela natureza, por isso se 
adaptam a ela. Os seres humanos, no entanto, necessitam adaptar a natureza 
a si. Logo, constituem-se humanos no ato de produzir continuamente a 
sua própria existência, e criam artefatos e instrumentos para agir sobre a 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 135  

própria natureza, transformando-a. Trata-se, contudo, de uma atividade 
coletiva. Os humanos relacionam-se entre si e, nesse processo, criam 
símbolos, representações, acumulam experiências, transmitem-nas a outros 
e deixam seu legado a gerações posteriores. É por meio da linguagem que 
se define a existência histórica dos humanos, isto é, a criação da cultura e 
de um mundo humano, que se amplia progressivamente.

Não obstante, Savater (2001) lembra que é assombroso pensar 
que o humano se mantém aberto e indeterminado em um universo no 
qual tudo tem seu devido lugar e deve responder sem excentricidades ao 
que marca sua natureza. Tem-se a impressão de que Deus criou tudo o 
que existe, mas deixou o ser humano, por assim dizer, criado pela metade, 
concedendo-lhe a possibilidade de concluir em si mesmo a obra divina, 
autocriando-se. Poderíamos ressaltar, ainda, que o humano é também 
um pouco Deus, pois lhe foi outorgada a faculdade de criar, pelo menos 
aplicada a si mesmo.

Já na esteira do pensamento de Marques (2006, p. 17):
O homem se pode definir como ser que aprende. Não surge ele feito 
ou pré-programado de vez. Sua existência não é por inteiro dada ou 
fixa; ele a constrói a partir de imensa gama de possibilidades em aberto. 
Nasce no seio de uma cultura viva, que só é tal à medida que assumida 
como desafio de permanente reconstrução pela atribuição dos sentidos 
que imprime a seu convívio em sociedade e na estruturação da própria 
personalidade.

Do mesmo modo, Savater (2012) salienta ser possível considerar 
que estabelecemos a nossa humanidade pelo fato de sermos capazes de 
ensinar os semelhantes e de aprender com eles. É por meio desta capacidade 
de ensinar e aprender que os humanos podem transmitir e incorporar 
padrões, percepções e características mundanas. Logo, podemos aferir que 
“o homem não pode se tornar um verdadeiro homem senão pela educação” 
(KANT, 1999, p. 15). Este é, a nosso ver, o motivo que leva uma geração 
a educar a outra. Isso torna-se possível porque uma geração recebeu tal 
educação de outra, sempre num movimento de continuidade, durabilidade 
e cumplicidade. Ademais, quando estamos a falar de educação, sempre 
está suposto o desejo de que o mundo humano, construído pelas gerações 
anteriores, possa se tornar durável, habitável e digno uma vez mais.

Dessa forma, “o homem é a única criatura que precisa ser educada. 
Por educação entende-se o cuidado de sua infância (a conservação, o 
trato), a disciplina e a instrução como a formação” (KANT, 1999, p. 11). 
Diferentemente dos outros animais, que já têm a sua existência garantida 



136  Jenerton Arlan Schütz

pela natureza e só necessitam se adaptar a ela, os humanos precisam 
adaptar a natureza a si, e constituem-se humanos pelo fato de produzirem 
continuamente a própria existência para além da natureza.

Dito de outro modo, os outros animais já nascem sendo o que 
deveriam ser, o que serão irremediavelmente, aconteça o que acontecer, 
enquanto nós, humanos, nascemos para a humanidade (SAVATER, 2012). 
É por isso que nossa humanidade biológica necessita sempre de uma 
confirmação posterior, que é denominada, por Arendt, de um segundo 
nascimento (natalidade), no qual, por meio do nosso esforço e das relações 
que travamos com os outros humanos, confirmamos definitivamente o 
primeiro nascimento.

A partir das relações que os seres humanos travam entre si (pares), 
eles inventam símbolos, acumulam experiências, aprendizagens, memórias, 
representações, e passam a transmitir esse legado para as gerações vindouras, 
conferindo ao mundo certa continuidade e durabilidade, pois “[...] o que é 
próprio do homem não é tanto o mero aprender, mas o aprender com outros 
homens, o ser ensinado por eles [...]” (SAVATER, 2012, p. 31). Nesse 
sentido, o humano tem a necessidade de aprender com os semelhantes, 
de ser influenciado por eles. Por este fato, ele se configura em uma espécie 
pedagógica, uma espécie que sempre aprende com alguém anterior, com 
alguém que veio antes e está há mais tempo no mundo (BOUFLEUER; 
FENSTERSEIFER, 2010). Somos animais simbólicos; a linguagem e os 
símbolos nos são ensinados, inculcados, como lembra Savater (2001).

Nossa condição essencialmente simbólica é também a base da 
importância da educação em nossas vidas. Há coisas que podemos 
aprender por nós mesmos – por exemplo, que o fogo queima, que a 
água molha –, mas os símbolos nos têm que ser ensinados por outros 
semelhantes. Talvez por isso sejamos os primatas com infância mais 
prolongada, porque precisamos de muito tempo para conhecer todos 
os símbolos que depois irão configurar nosso modo de existência 
(SAVATER, 2001, p. 82).

Nesse sentido, pode-se afirmar que o humano é uma espécie aberta, 
imprevisível e indeterminada em um universo no qual tudo tem o seu 
lugar predefinido; logo, o humano não está fechado pelo determinismo 
biológico, mas aberto e constantemente criando a si mesmo. É preciso 
reconhecer que somos incompletos e inacabados; somos herdeiros de um 
mundo e, por isso, precisamos cuidar e nos responsabilizar por ele, visando 
transmiti-lo para as novas gerações, sabendo que estas sempre introduzirão 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 137  

algo novo nele. Desse modo, as gerações que aqui chegam precisam ser 
introduzidas com cuidado e proteção no mundo.

É importante salientar que esse processo não finda nunca. Se a 
experiência escolar pode vir a ter um fim, a experiência educativa é contínua 
e duradoura. Isso justifica-se em virtude da chegada de novas gerações no 
mundo humano. Com isso, chega também a abertura ao novo, do nunca 
pensado antes, do revolucionário, do insólito, para que possamos – nós, os 
mais velhos –, “[...] continuar a viver em certa harmonia com o mundo, 
precisamos estar sempre aprendendo e reaprendendo, o que provoca às 
vezes a sensação de crise e de desorientação. Mas isto é inevitável: toda 
educação tem algo de desorientador e de irrespondível!” (BRAYNER, 
2015, p. 23).

Conforme Savater (2012), os recém-chegados irão aprender que 
os humanos que construíram e modificaram esse mundo não estão todos 
presentes, que muitos deles já morreram e que, apesar disso, as obras, 
histórias, feitos, conquistas, descobertas e lutas continuam contando para 
eles como lições61 da existência humana, bem como para outros que ainda 
não nasceram, embora já seja importante que eles os levem em conta 
para manter ou renovar os padrões que os humanos construíram para as 
interações entre si e com o meio natural.

Dessa forma, podemos considerar que a perspectiva temporal 
amplia as nossas margens de existência, e a educação tem como tarefa 
mostrar aos novos que “[...] não nascemos para o mundo, mas para o 
tempo” (SAVATER, 2012, p. 39), ou seja, não pode haver aprendizado por 
parte das novas gerações se não se cultivar uma consciência temporal. Isso 
corresponde, também, à possibilidade de as novas gerações não precisarem 
iniciar da estaca zero, uma vez que há alguém nesse mundo que é anterior 
a elas e que já incorporou e se tornou íntimo do mundo comum, sendo 
permitido que inicie os novos nesse legado. A educação é, portanto, 
“[...] a revelação dos outros, da condição humana como um concerto de 
cumplicidades inevitáveis” (SAVATER, 2012, p. 35).

Essa relação entre gerações só se torna possível graças à linguagem. 
Para nós, humanos, entram em conta coisas que já não existem, que 
ainda não existem e até as que não podem existir. A linguagem dos outros 
animais sempre refere-se às finalidades biológicas/instintivas da espécie. 

61	 No entendimento de Savater (2001, p. 74), o mais característico de nossa espécie é sermos 
“[...] os únicos capazes de conservar relações significativas mesmo na ausência daqueles com 
quem se relacionam, ou seja, além dos limites efetivos do grupo ou tribo”. Em síntese, somos 
capazes de nos lembrar socialmente dos outros, mesmo que não vivam mais entre-nós.



138  Jenerton Arlan Schütz

As linguagens animais mandam avisos ou sinais úteis à sobrevivência do 
grupo. Conforme Savater (2001), porém, a linguagem humana não tem 
um conteúdo previamente definido. Ela serve para falar de qualquer tema – 
presente ou futuro –, assim como para inventar coisas que não aconteceram 
ou referir-se à possibilidade ou impossibilidade de que aconteçam.

A linguagem humana, destarte, tem a ver com objetivar um mundo 
comunicável de realidades determinadas, em que os outros participam 
intersubjetivamente. É a linguagem, desse modo, que nos permite ter 
mundo, um mundo humano; “[...] mas uma vez adquirido esse mundo ela 
não o fecha às contribuições de nossos sentidos e muito menos à vontade 
de compreender e nos comunicar com nossos semelhantes” (SAVATER, 
2001, p. 80). Os humanos são, deste modo, animais simbólicos.

As objetivações simbólicas devem ser aprendidas, transmitidas pelas 
gerações mais velhas aos mais novos. Vivemos em um mundo humano 
comum, quase completamente produzido, modificado, aperfeiçoado (ou 
não) por nós mesmos, por nossas ações. Para Brayner (2015), as ações, 
técnicas ou simbólicas, formam o universo cultural onde vivemos e que 
precisa ser transmitido de uma geração à outra, sob pena de se produzir 
uma interrupção na continuidade do próprio mundo. Logo, pensar que o 
mundo começa “comigo” seria uma forma de destruí-lo.

Por isso, na perspectiva de Lajonquière (2009, p. 170),
Educar é transmitir marcas simbólicas que possibilitem ao pequeno 
sujeito gozar um lugar de enunciação no campo da palavra e da 
linguagem, a partir do qual lhe seja possível lançar-se às empresas 
impossíveis do desejo. O desdobramento de uma educação, de uma 
filiação simbólica de humanização e familiarização pressupõe que o 
adulto receba a criança como se fosse um estrangeiro, passível de se 
tornar mais ou menos familiar, mas nunca totalmente familiar.

Nessa direção, também nos lembra Savater (2012) que é preciso 
nascer humano, mas só se chega a sê-lo plenamente quando os outros 
humanos nos contagiam com a sua humanidade deliberadamente e com 
nossa cumplicidade. Concordamos com Savater (2012, p. 38) quando este 
afirma que a primeira coisa que a educação transmite para cada recém-
chegados “[...] é que não somos únicos, que nossa condição implica o 
intercâmbio significativo com outros parentes simbólicos que confirmam e 
possibilitam nossa condição”. Ou, então, “ninguém chegaria à humanidade 
se não contagiado pela dos outros, pois tornar-se humano nunca é coisa de 
um só, mas tarefa de vários” (SAVATER, 2001, p. 151). Ninguém chega, 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 139  

portanto, a se tornar humano se está sozinho. Nós nos fazemos/tornamos 
humanos uns aos outros; logo, não seríamos o que somos sem os outros.

É esse conjunto de aspectos que define a existência histórica dos 
humanos – o artifício cultural, o artifício de um mundo humano que se 
aperfeiçoa e aprofunda continuamente. É por esse fato que, quando um 
adulto (pais, professores) oferece um fragmento cultural, uma possibilidade 
de ser influenciado pelo mundo, está abrindo a possibilidade de uma 
espécie de “filiação simbólica” (LAJONQUIÈRE, 1999, p. 139), isto é, 
familiariza a criança com o legado humano. A pedagogia escolar tem a ver 
com essa possibilidade de se filiar a criança com o simbólico humanizante.

Ademais, importa destacar que toda a formação humana consiste 
na inserção nas construções simbólicas que articulam o mundo humano 
comum. No entendimento de Brayner (2015), toda educação escolar 
é, antes de qualquer coisa, um projeto de subjetivação que nos permite 
adquirir uma característica particular (individualização) no interior de uma 
rede ampla e complexa de significados, normas e relações (socialização). 
Sem isso, nós estaríamos condenados a uma espécie de retorno à Natureza 
e à condição animal. Todo projeto educativo é, desse modo, um projeto de 
subjetivação.

Neste projeto de subjetivação, consideramos que é preciso oferecer 
aos novos os predicados necessários para que cada um consiga responder 
a certas questões, além de permitir a cada um adquirir um ponto de vista 
sobre o próprio mundo, sobre si mesmo, sobre a alteridade; em suma, 
trata-se da possibilidade de se “tornar alguém”, como lembra Arendt.

Em síntese, ao se referir à pedagogia escolar, é preciso levar em 
conta o que escrevemos anteriormente, e muito mais, é claro, ou seja, 
é necessário considerar que não somos seres completos e acabados, mas 
inacabados, incompletos, herdeiros de um mundo, e que precisamos nos 
relacionar com ele, transmiti-lo para as novas gerações e introduzir os novos 
com cuidado, responsabilidade e proteção neste mundo. Educar, portanto, 
não é nada mais do que o corriqueiro pôr em ato um processo de filiação 
ou sujeição a ideias, desejos, sistemas epistêmicos e dívidas (simbólicas).

Ademais, podemos afirmar que a escola republicana surge, 
justamente, com a prerrogativa de proporcionar às crianças saberes, 
conhecimentos e linguagens que estão indisponíveis em outros âmbitos 
de modo universal, pedagogizado e sistematizado. A escola republicana 
é, em síntese, conservadora (no sentido arendtiano do termo), é aberta 
para todos que nela desejam adentrar e é responsável por potencializar a 



140  Jenerton Arlan Schütz

todos o mesmo acesso e conhecimento para que tenham possibilidades de 
viver juntos na República. Uma escola republicana, dirá Brayner (2008), 
será tão mais democrática quanto mais ela proporcionar aos seus alunos as 
competências para intervirem, mais tarde, naqueles espaços onde suas vidas 
sociais e individuais se decidem. Trata-se daquilo que o autor denomina de 
um “elitismo para todos”.

Por isso, podemos considerar que a escola jamais pode ser neutra, 
uma vez que tal neutralidade pode pôr em risco a sua preservação, inclusive 
a da própria república. Significa que as mais variadas ameaças à república e 
à democracia, a saber, o racismo, a tortura, a discriminação, o terrorismo, a 
pena de morte, a corrupção, a miséria, a violência, precisam ser combatidas 
pela escola. Por quê? Segundo Savater (2012), porque não se trata de simples 
opções partidárias, mas de realizações da civilização humanizadora às quais 
não podemos renunciar sob pena de incorrermos em barbárie. A própria 
república, e, também, a democracia, não é algo dado ou espontâneo, mas 
que se conquistou a duras penas, com rupturas revolucionárias62. O modo 
republicano e democrático de organização política e educacional não é 
uma necessidade, mas uma opção. Podemos nos negar a ele, optando por 
outros fundamentos e ideais. Caso, no entanto, os valores republicanos e 
democráticos componham o nosso horizonte, eles deixam de ser apenas 
pressupostos e passam a constituir algo a ser “[...] ensinado com o máximo 
de persuasão didática compatível com o espírito de autonomia crítica” 
(SAVATER, 2012, p. 153). Para Masschelein e Simons (2017, p. 99),

O elemento democrático – e político – da educação está localizado 
nessa dupla experiência do mundo como um bem comum e do “eu 
posso” (em oposição a “eu devo”). É a abertura de um mundo fora de 
nós mesmos e o envolvimento da criança ou do jovem nesse mundo 
compartilhado.

Se não levarmos em conta essa necessidade de a educação escolar 
iniciar os novos em um legado comum, criando o desejo de pertencimento 
ao comum, realmente sobrarão apenas as convicções familiares e, quiçá, 
um mundo com a extensão do próprio umbigo (se é que um mundo assim 
seria possível). A educação tem por tarefa transmitir justamente porque 
quer conservar algo. E se conserva é porque entende que existem certos 
conhecimentos, valores, habilidades, comportamentos, que merecem ser 
mantidos antes que outros (SAVATER, 2012). É exatamente nesse sentido 
que podemos afirmar que a educação nunca é neutra. A ação educativa 

62	 Condorcet (2008), um dos idealizadores da escola republicana, afirmava que as novas gerações 
deveriam aprender que o mundo não nasceu republicano.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 141  

não se dá sem pressuposição, escolhas, análise, descarte, elogio e, por fim, 
convencimento.

Nessa direção, o comparecimento da criança na escola não é exigido 
pela família e sim pelo Estado, isto é, o mundo público (ARENDT, 
2013). A laicidade e a publicidade da escola republicana – garantidas na 
Constituição – são a salvaguarda do acesso aos saberes e conhecimentos 
historicamente elaborados pela humanidade, independentes de opiniões, 
etnias, religiões, partidos políticos ou ideologias. A preocupação da escola 
republicana tem a ver com a instrução pública garantida pelo Estado 
como espécie de bem público à cada cidadão da República. A República é, 
dessa forma, uma configuração/artifício do mundo humano comum que 
possibilita a garantia do acesso ao conhecimento universal por meio da 
Constituição e na especificidade da instituição escolar.

Enfim, a escola republicana traz no centro de sua especificidade 
o conceito de humanidade, possível de ser alcançado por intermédio da 
emancipação intelectual que se realiza em seu interior, sem implicar em 
algo parcial ou adquirido de vez. Desde que surgiu, a escola republicana 
provoca incômodo e isto pode ser justificado pela distância que ela assume 
diante dos poderes político, religioso e econômico. Não obstante, a 
transmissão dos saberes, conhecimentos e o exercício da razão, que são as 
especificidades desta instituição, até os nossos dias, contam com alguma 
oposição ou crítica.

Se, portanto, a Pedagogia da Infância/educação infantil reivindica 
um lugar nessa educação, especialmente sob a forma de um apoio do 
Estado, ela deve assumir os seus pressupostos básicos. Caso contrário, não 
haveria tamanha necessidade de se travar lutas e mobilizações em favor da 
institucionalização da educação dessa faixa etária traduzida pela instituição 
de creches e pré-escolas públicas (republicanas).

O desejo desenfreado de se desvincular a Pedagogia da Infância 
da Pedagogia Escolar, faz parte de um discurso que tem permeado grande 
parte do que tem sido pesquisado nessa área no Brasil. Este discurso não 
se direciona apenas para a educação infantil, mas alcança os processos 
educativos do Ensino Fundamental e posteriores. Um discurso marcado não 
por uma racionalidade intersubjetivamente validada, mas que se orienta, 
predominantemente, pelas necessidades e sentimentos, pelo subjetivismo63 

63	 Subjetivismo é diferente de subjetividade, pois esta constitui-se exatamente pelas relações/
enfrentamentos com a alteridade, com o social. Logo, não desconsideramos a importância 
de se reconhecer as especificidades de cada momento da vida de um ser humano, como é o 
caso da infância. Defendemos, contudo, o princípio metodológico de que o adulto é a chave 



142  Jenerton Arlan Schütz

e certo irracionalismo64, pela negação do que constitui a especificidade 
da educação escolar em sociedades democráticas e republicanas. Uma 
especificidade, já de difícil afirmação, torna-se disfuncional para o 
conjunto da educação que acontece em espaços escolares. Sua manutenção 
implicaria a ideia de não absolutizar muros/muralhas, mantendo sob um 
mesmo “guarda-chuva” as especificidades dos diferentes níveis, porém o 
que percebemos no discurso da Pedagogia da Infância é que este guarda-
chuva é um mal-estar (para o bem e para o mal).

Se, todavia, de fato se quer atribuir à Educação Infantil o caráter 
de educação, desvinculando-a da dimensão meramente assistencialista, 
é preciso sobrepujar também as contradições que, ao fim e ao cabo, se 
sintetizam na resistência a considerá-la educação escolar; resistência que, 
aliás, tem origem na incompreensão dos procedimentos de apropriação 
sistematizada dos diversos elementos culturais, cujo desenvolvimento 
demanda o papel mediador/socializador da escola republicana, ou, ainda, 
em uma visão estereotipada de escola, amorfa e sem vida, cultivada a partir 
de exemplos negativos que, infelizmente, crescem diariamente nos últimos 
tempos. Sejamos, pois, republicanamente, mais modestos!

3.2 Respeitar a “natureza” da criança e a ausência de nature-
za/ estabelecer uma segunda “natureza”

Ao se valorizar uma suposta natureza infantil e estabelecer esta 
como guia de toda ação pedagógica, subentende-se que há uma certa 
sabedoria da natureza, uma ordem natural invariável, que se traduz no 
desenvolvimento contínuo e que, por isso, não pode sofrer interferências 
diretas/intencionais para não se desvirtuar a criança de seu curso 
espontâneo. Logo, quando os teóricos afirmam que ao submeter as 
crianças à disciplina, à intencionalidade e ao imperativo do esforço e do 
dever, estar-se-ia prejudicando o desenvolvimento natural da criança. 
Gagnebin (2005, p. 177-178) afirma que, do ponto de vista pedagógico, 

para se compreender a criança. Da mesma forma, não desconsideramos a necessidade de o 
professor entender como a criança pensa, explora o mundo, como reage aos contatos entre 
pares e adultos. Isso, porém, de maneira alguma significa que se deva aceitar o subjetivismo, 
seja em termos pedagógicos, psicológicos ou epistemológicos.

64	 O conhecimento se dá na intersubjetividade, no medir-se com o outro, logo, não pode ser 
considerado resultante somente das atividades ou das experiências de um sujeito individual, 
ou que se construa os conceitos e representações privadamente, sem contato com os outros, 
sem interação. O conhecimento é necessariamente formulado em uma linguagem pública, 
compartilhável e medida pelo outro (CARVALHO, 2001).



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 143  

“[...] os papéis se transformam radicalmente: em vez de corrigir a natureza 
infantil e de querer, [...] a tornar adulta”; o que se almeja com a Pedagogia 
da Infância é “[...] escutar com atenção a voz da natureza na criança, 
ajudar seu desenvolvimento harmonioso segundo regras ditadas não pelas 
convenções sociais, mas oriundas da maturação natural das faculdades 
infantis”. Configura-se, assim, uma pedagogia pautada no subjetivismo, 
no enaltecimento da naturalidade, da espontaneidade, do inatismo e da 
inocência da criança perante o mundo dos adultos.

Os estudos que advêm da Pedagogia da Infância consideram que a 
educação escolar de hoje passa a ser entendida como um modo tentador de 
se imprimir nas crianças uma visão marcada pelo adultocentrismo. Ou seja, 
uma realidade adultocêntrica que interfere intencionalmente na formação 
e no desenvolvimento da criança, o que não seria desejável, uma vez que 
se estaria ferindo a própria natureza da criança. Do mesmo modo, toda 
intervenção adulta teria a ver com o desrespeito daquilo que denominam 
ser a especificidade da infância.

Por isso, não nos é estranho que chegam a afirmar que o professor 
deve respeitar a natureza, a manifestação espontânea da criança; ou, ainda, 
que a educação escolar deva seguir o livre-desenvolvimento, não podendo 
ser prescritiva, determinista ou interventora, pois assim estaria destruindo a 
origem pura da natureza da criança. Como vimos, não se pode constranger 
ou oferecer meios para que ela saia do seu “estado natural”, uma vez que, ao 
se constranger e agir com intencionalidade, estaria adulterando o espírito 
genuíno da criança. Dessa forma, cabe destacar que a criança é reduzida a 
um ser biológico, cujas características já estão dadas desde o nascimento, 
restando apenas que elas sejam desabrochadas.

Trata-se, portanto, de uma crítica realizada por parte dos teóricos da 
Pedagogia da Infância para com as práticas supostamente adultocêntricas 
e intencionais presentes nas escolas. Concomitantemente, estar-se-
ia imprimindo nas crianças, mediante o ensino, um modo racional e 
inadequado de aprendizagem, posto que se considera que este é um processo 
dirigido de modo sistemático para a produção de novos conhecimentos 
sobre o mundo humano.

Essa ideologia naturalista nutre-se da ilusão de uma sabedoria 
natural, da ideia de que a própria natureza é a mãe sábia65, bem como 
tudo aquilo que sai do seu seio é perfeito. Sob esse pressuposto, segundo 

65	 Daí decorre o dizer: “faça o que você quiser, para mim tanto faz, porque apenas me importa 
agradar a mamãe natureza”.



144  Jenerton Arlan Schütz

Lajonquière (1999, p. 36), “[...] o adulto cada vez que se endereça a uma 
criança abriga o medo de vir a ‘estragar’, isto é, de agir contra a natureza”. 
A educação escolar, nessa perspectiva, apenas configura-se numa espécie 
de complementação daquilo que já está, supostamente, na própria criança.

[...] no lugar das crianças olharem nos olhos do adulto, com vistas a 
lhe arrancar um saber sobre o desejo que anima o ato educativo, é este 
último quem fica olhando nos olhos infantis no intuito de poder ver 
refletido o próximo passo de uma empreitada pensada como natural 
(LAJONQUIÈRE, 1999, p. 40).

Decorre desta concepção, ainda, que a proposição de que a criança 
deve ser o centro do processo educativo, a protagonista, não podendo ser 
interrompida pelo adulto (professor), nos parece reduzi-la ao estado de 
sujeito interior. Essa proposição considera a criança um sujeito pedagógico 
natural, capaz de extrair sua cultura e educação de seu próprio interior 
sem que a menor contribuição exógena, inspirada na figura do professor, 
viesse a perturbar o nada de sua interioridade. Este motivo que faz com 
que não se denomine a criança de aluno, mas de discente ou criança, capaz 
de se desenvolver por conta própria. O ponto de Arquimedes do ensino 
é transferido unicamente para a criança, e se encontra fora do professor e 
do que vimos como aluno. Nesse caso, se a criança quiser elevar-se até os 
saberes humanos histórica e culturalmente produzidos pela humanidade, 
ela precisa puxar a si mesma pelos cabelos para fora daquilo que considera 
ser a ignorância, tal como fez o Barão de Münchhausen. Trata-se, 
portanto, de um enclausuramento da criança na gaiola vazia do eu, de um 
descompromisso do professor, da condição adulta66.

Poderíamos asseverar, ainda, que o efeito da “centração” da 
criança como o sujeito no centro da escola ou dos processos de ensino e 
aprendizagem, destrói, com a escola, o próprio aluno, uma vez que não 
é permitido a ele se “des-centrar” sobre o outro e realizar o projeto da 
cultura. Parece-nos que os teóricos da Pedagogia da Infância esquecem que 
a criança muda e se torna adulta, enquanto um centro, por definição, não 
muda em nada, ou o mundo gira apenas ao redor de si, e quando isso não 
acontece se frustra. Se abandonarmos as crianças à própria sorte, é possível 
perceber que, apesar dos discursos contemporâneos, ela não é tudo, ela 
não é o centro, ela é nada67. É desse nada (nada educado, nada civilizado) 

66	 De nossa parte, reconhecemos neste assumir a condição adulta a possibilidade da criança ser 
criança, daí a denúncia atual do fenômeno da adultescência.

67	 O livro O senhor das moscas (GOLDING, 1984) dá inúmeros indícios sobre o que pode 
acontecer ao se abandonar as crianças à própria sorte. A barbárie e a tirania tomam conta.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 145  

que a educação irá fazer um tudo para que ela ascenda à humanidade e se 
familiarize com o legado humano.

Dito de outro modo, é precisamente a criança, pais em grego, 
que precisa receber uma paidagogia, uma formação, a fim de que consiga 
ascender aos conhecimentos humanos e entrar no mundo humano 
comum. Por isso, a instituição de Educação Infantil não pode se furtar do 
trabalho intencional que leva a essa humanização. Savater (2012) lembra-
nos que não há uma essência acabada e intransferível a ser potencializada 
na criança, mas algumas virtualidades que precisam de intervenção e de 
orientação (inclusive de atrofiamento) para aproximá-las da plenitude 
pessoal educacionalmente desejável.

Palavras como ensino, transmissão, reprodução68, repetição, 
professor e aluno, retornam ao palco sem as caricaturas que as exilaram, pois 
entende-se que não é possível ser criativo a partir do nada, sem dominar 
determinados conhecimentos e/ou inserir-se nas linguagens públicas. A 
humanização não é uma decorrência biológica/natural da espécie, mas 
uma consequência de um longo processo de investimento no aprendizado 
da criança. Não há, desse modo, um desenvolvimento sem a comunicação 
e a cumplicidade dos adultos para com as novas gerações.

Para os simpatizantes da Pedagogia da Infância parece haver 
a crença de que é possível criar a partir do nada. Instaura-se o mito da 
criatividade e da autonomia, como se cada criança pudesse criar somente 
a partir de seus desejos sem um humo que a alimente. De acordo com 
Guillot (2008, p. 84), “[...] o mais dramático é que essa criatividade, sem 
o acompanhamento de educadores responsáveis, nutre-se no balcão das 
modas, reproduzindo assim os condicionamentos dominantes do presente 
sem o esclarecimento das lições do passado”.

Desse modo, destacamos que, se há Deus (ou deuses), ele(s) cria(m) 
a partir do nada; os humanos não criam a partir do nada; os humanos 
criam a partir do velho, do passado, da tradição, pois é essa a base da sua 
inovação. Não há, desse modo, como progredir numa ideia de inovação sem 
respeitar o velho, a tradição, a memória69 e o legado humano. Lembramos 

68	 Sobre a noção de reprodução, no livro Quem tem medo de ensinar na Educação infantil? Em 
defesa do ato de ensinar, Arce (2013, p. 32) considera que “a reprodução é necessária, já que não 
há reprodução sem repetição ou sem transmissão, ou seja, a criança precisa ser ensinada e o seu 
ato de assimilação envolverá a reprodução, a repetição, o esforço [...]” com o fim de alcançar a 
autonomia. Desse modo, a transmissão é repetição, uma repetição que é renovação, pois não há 
repetição que não seja uma diferença.

69	 Somos seres de memória curta. A única maneira que temos para ampliá-la um pouco é lendo, 
estudando, transmitindo, partilhando, agindo na intersubjetividade.



146  Jenerton Arlan Schütz

aqui que não é possível fazer arte moderna sem conhecer a arte clássica; 
não é possível fazer qualquer trabalho investigativo – artigo, monografia, 
dissertação, tese – sem conhecer aquilo que chamamos de “estado da arte”, 
ou seja, uma revisão do que que já foi feito sobre determinado assunto, o 
que exige do pesquisador um olhar voltado para o passado.

O que se impõe com a Pedagogia da Infância não é mostrar o 
mundo (tal como ele é), mas ensinar a viver nele, ou, então, como se deveria 
viver (tomar os conhecimentos práticos e temas cotidianos, os interesses 
infantis70, como exclusivo conteúdo da educação). Arendt (2013) detectou 
esse problema na matriz da cultura moderna. Quando os professores são 
tomados por essa matriz, a escola, a sala de aula e as próprias aulas passam 
a alojar um conjunto de palavras que, na maioria das vezes, falam muito 
pouco e alargam a ruptura com o mundo, e prendem a curiosidade e o 
apetite pelo mundo. O problema, a nosso ver, é justamente essa ruptura 
com o mundo que acompanha como uma sombra a vontade de domínio. 
Entendemos, no entanto, que o que um professor faz é evitar que o mundo 
se feche, que acabe apertado a um sentido apenas ou à falta de um sentido. 
Se acordamos que o professor é aquele que ensina algo quando nada ensina, 
que tipo de professor pode ser? Um professor de quê?

Guillot (2008), em seus estudos, denomina a criança cedo liberada 
e considerada autônoma precocemente, de “criança-rei”. Segundo ele,

A criança-rei: sobre quem ela reina? Sobre adultos que estão perdendo 
as referências. Sobre o que ela reina? Sobre sua submissão confiante, 
e paradoxalmente exigente, para com aproveitadores invisíveis, ou – 
suprema arrogância – que entram em cena como criadores de futuro 
(certas publicidades são eloquentes nisso)! Sua autonomia “precoce”, 
que alguns crêem, com toda boa fé, favorecer, é um engodo. Cuidado, 
o “rei” está nu! (p. 68).

Como consequência, não raras vezes as crianças pensam (ou acham) 
que não necessitam da mediação do tempo; possuem a sensação de que 
o mundo só (ou já) começou com elas, que não precisam da palavra de 
alguém mais velho, de um professor. Nas palavras de Larrosa (2018, p. 76):

É muito difícil (quase impossível) criar uma atmosfera na aula na qual 
o protagonista não seja nem aluno nem professor, mas o texto (e através 
do texto, o mundo, o assunto: o que dá a falar, dá a pensar, aquilo para 
que o texto indica). Meus alunos já se formatam (formataram) em uma 
escola que lhes diz que eles são os protagonistas, que o mais interessante 
que há na aula é eles mesmos. Já cresceram em um mundo que não 

70	 Como se estes brotassem do nada, ou ainda, como se o desejo da criança fosse senhor soberano.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 147  

reconhece nenhuma autoridade ou a que se reconhece é a do próprio 
umbigo, isso que Ferlosio chamava de “onfaloscopia”.

Temos aí um pertinente depoimento do que pode acontecer ao se 
considerar a criança o centro de todo o processo educativo. As crianças 
se consideram universais, não necessitam mais da mediação do outro, do 
mundo. Importa destacar que na educação escolar é basilar se contar com a 
curiosidade da criança, porém é um anseio que a própria educação precisa 
encarregar-se de ampliar. Do mesmo modo, La Taille (1999, p. 15) ensina 
que, “em poucas palavras, educar uma criança, longe de ser apenas impor-
lhe limites, é, antes de mais nada, ajudá-la cognitiva e emocionalmente a 
transpô-los, ir além deles, pois a ‘criança não deseja nada além do que não 
ser mais criança’”.

Na mesma direção, Peters (1979) lembra que a tarefa do professor 
não é, simplesmente, a de construir sobre desejos já existentes, mas a de 
mostrar o que vale a pena desejar, de tal modo que isso crie novos desejos 
e estimule novos interesses. Podemos explorar, também, a recorrente 
necessidade de se empregar a expressão “facilitador” ou “facilitar” ao se 
referir ao professor e à aprendizagem. Assim, acreditamos que facilitamos a 
aprendizagem de um aluno no momento em que lhe damos uma mesa de 
trabalho, ou o inscrevemos em uma biblioteca. Um professor, dessa forma, 
faz bem mais do que “facilitar” a aprendizagem do aluno, até porque, se por 
vezes recorre a estratégias que visam a abrir ou facilitar certos caminhos, 
em outras ocasiões lança mão de procedimentos cuja intenção pode ser 
exatamente a de problematizar uma aprendizagem apontada pelo aluno 
como suficiente, ensinando-o inclusive a desconfiar dos caminhos que 
se mostram muito fáceis. Uma aprendizagem sem esforço é uma ilusão 
e sequer parece ser desejável, uma vez que, quando muito facilitada e 
exclusivamente prazerosa, exige pouco crescimento dos alunos.

Por isso, conforme Biesta (2013), na escola temos a possibilidade 
de aprender coisas que jamais imaginaríamos aprender. Corremos o 
risco, inclusive, de aprender algo que seria desejável não aprender, por 
exemplo, de que a responsabilidade moral para com o mundo recai sobre 
nós e de que não dispomos de entes transcendentes a quem recorrer. 
Destarte, a educação escolar sempre terá a ver com correr riscos e só haverá 
aprendizagem se o aluno estiver disposto a corrê-lo, ou seja, a colocar em 
xeque as suas convicções. Para Lajonquière (1999), todo ato educativo filia 
sujeitos e conhecimentos e também abre a possibilidade de que se opere 
uma ruptura a respeito de si mesmo.



148  Jenerton Arlan Schütz

Segundo Peters (1979, p. 126), “as crianças, em grande extensão, 
são indiferentes. Elas partem da posição dos bárbaros fora dos portões. O 
problema é o de levá-las para dentro da cidadela da civilização, a fim de 
que compreendam e amem o que virem quando lá estiverem”. A criança 
nasce com uma consciência ainda não diferenciada em convicções, desejos 
e sentimentos. Nesse sentido, podemos considerar que poucas são as 
crianças que se interessam naturalmente pela literatura, pela gramática, 
pela história, pelos números, pelos elementos químicos, todas essas coisas 
tão estranhas, mas que a escola tem como obrigatórias. Não há, desse 
modo, propriamente educação escolar se não houver uma certa separação 
atencional, se não se retirar as crianças (por um tempo) de seu ambiente 
cotidiano e do que aí lhes chama atenção para as conduzir a um lugar 
em que outras coisas importam, quando outras perspectivas podem ser 
pensadas. Além disso, segundo Larrosa (2018), a escola tem a ver com 
criar interesses, de tornar interessante o que é importante – e isso quem 
diz é a escola – e não apenas com reproduzir ou ampliar os interesses que 
já existem. Os chamados interesses das crianças já estão formatados pelo 
shopping, pelo consumismo, pelos jogos, pelos celulares e aplicativos. São 
estes que queremos?

No entender de Lipovetsky (2015), os valores educacionais se 
alinharam com a cultura individualista-hedonista estimulada pela era do 
consumismo, e isso trouxe efeitos desastrosos. Do lado dos pais, muitos 
sentem-se desamparados e incapazes de dizer “não” aos filhos, com medo 
de magoá-los. Do lado dos filhos, a educação sem imposição de limites 
favorece o desenvolvimento de seres agitados, hiperativos, ansiosos, frágeis 
porque são criados sem regras e limites, na onipotência e onifruição. 
Conforme o mesmo autor, essa maneira de educação priva as crianças e, no 
futuro, os adultos dos próprios recursos psíquicos necessários para aguentar 
o confronto com o real, suportar o princípio de realidade, o fracasso e a 
adversidade.

[...] a cultura hedonista-permissiva não ocupa totalmente o terreno. 
Felizmente, ela não destruiu a ideia de que educar implica dar prova de 
autoridade estabelecendo limites aos desejos. Não há educação digna 
desse nome sem enquadramento, sem imposição de normas e regras, sem 
frustração, única maneira de aprender a adiar a satisfação e se apropriar 
das diversas imposições do mundo. Donde a multidão de conselhos, 
de livros, de artigos e até de programas de televisão alertando contra o 
laxismo educacional. Muitos pais resistem aos chamados do hedonismo 
total e obrigam os filhos a terem aulas particulares e a se iniciarem 
em práticas diversas que implicam a aquisição de uma disciplina. E os 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 149  

professores se veem confrontados com demasiada frequência com as 
dificuldades crescentes de sua profissão para não ansiarem por novas 
orientações (LIPOVETSKY, 2015, p. 400).

Um dos pontos mais questionáveis da Pedagogia da Infância tem a 
ver com a ideia de que as práticas pedagógicas devem partir das necessidades 
e descobertas das próprias crianças. Nesse aspecto conceberiam-se os 
conhecimentos escolares – frutos de tradições públicas específicas de certas 
culturas e de certos contextos muito bem determinados – como uma 
continuidade ou mera sofisticação das experiências pessoais e individuais 
da criança. É evidente que as formas de conhecimento de interesse escolar, 
como a matemática, as ciências, a filosofia, a literatura, a capacidade de ler 
e escrever, não se desenvolvem em razão da mera curiosidade da criança, de 
sua observação e manipulação.

Como bem lembra Carvalho (2001), pode até ser possível que 
observar e ter curiosidade em torno de fenômenos naturais, como o fato 
de que enquanto alguns objetos flutuam outros afundam, seja comum a 
qualquer civilização e bastante frequente nos indivíduos. Perceber nesse 
exemplo um problema de relações entre corpos físicos e o meio líquido e 
procurar respondê-lo por meio de teorias e conceitos da física, contudo, 
exige muito mais do que uma simples inquietação individual.

Logo, longe de ser análogo às observações em um passeio ao jardim, 
apreender ciência e aquilo que caracteriza uma pesquisa científica envolve a 
iniciação em uma tradição social peculiar de investigação que, portanto, é 
algo que precisa ser ensinado aos mais novos. Por mais que seja uma afirmação 
trivial, ela é fundamental para analisar os discursos que proclamam que a 
física, a história ou a biologia estão presentes nas experiências cotidianas 
dos alunos, e que, a partir delas, retiram os conceitos “espontaneamente”. 
Evitar-se-ia, assim, como se afirma com a Pedagogia da Infância, tanto a 
pressão de programas e objetivos rígidos e preestabelecidos quanto uma 
alegada substituição do conhecimento concreto da realidade por suas 
formulações verbais e teóricas, procedimentos associados às tradições de 
práticas docentes por instrução. Alguns fenômenos aos quais essas áreas 
de conhecimento buscam dar explicações são, de algum modo, acessíveis à 
nossa experiência cotidiana,

[...] daí não resulta que as eventuais representações que delas 
façamos possam ser classificadas como “conceitos físicos, biológicos 
ou matemáticos”. Ter uma representação mental do mar não é 
necessariamente ter um conceito biológico, físico, químico, geográfico 
ou estético, assim como ter uma eventual explicação para o movimento 



150  Jenerton Arlan Schütz

das marés não é de fato elaborar uma hipótese científica (CARVALHO, 
2001, p. 116).

Os conceitos e teorias que caracterizam cada uma das áreas de 
conhecimento são formas específicas e socialmente produzidas para se 
abordar um fenômeno, por exemplo o mar. O que queremos destacar com 
isso é que a aquisição de conceitos, sejam eles físicos, históricos, químicos, 
geográficos, estéticos ou filosóficos, só podem ser feitos mediante o 
acesso às linguagens públicas, com os simbologismos, as perspectivas e os 
procedimentos que caracterizam essas formas peculiares de conhecimento, 
o que não é equivalente a ter uma experiência espontânea71 ou uma 
descoberta individual sobre isso. Um aluno, nesse sentido, não constrói, 
extrai e abstrai seu conhecimento por meio de uma simples ação de 
observação ou experiência da realidade.

Nessa direção, corrobora-se a ideia desenvolvida por Savater (2012, 
p. 30):

Antes da criança ser educada, não há nela nenhuma personalidade 
própria que o ensino oprima, mas apenas uma série de disposições 
genéricas, fruto do acaso biológico: por meio do aprendizado (não 
apenas submetendo-se a ele mas também rebelando-se contra ele e 
inovando a partir dele) irá forjar-se sua identidade pessoal irrepetível.

No entendimento de Lajonquière (1999), o ato de ensinar instaura, 
retrospectivamente, um tempo no qual o sujeito estava desprovido de 
saber algum e, portanto, de agora em diante, quer saber sobre aquilo que 
passou a fazer falta. É assim que se abrem ao aluno as possibilidades de 
uma existência educada e humana. Além disso, é preciso chamar a atenção 
de que seria uma tolice pretender entregar ao aluno tudo o que ele pede, 
pois, em primeiro lugar, a satisfação do aprendiz esfuma-se com a mesma 
rapidez que uma miragem no deserto; em segundo lugar, uma vez desfeito 
o feitiço e dependendo do tamanho do ódio desencadeado, o iludido passa 

71	 Importa destacar que não nos colocamos contrários ao “conhecimento espontâneo”, que pode 
surgir a partir das concepções da criança, ou, ainda, que este não pode ser considerado válido. 
Para La Taille (1999), embora seja inegável que, ao construir suas hipóteses sobre o mundo, 
a criança dá mostras de atividade e criatividade, não deixa de ser verdade que tais hipóteses 
são, em geral, erradas. Ora, que valor real pode ter ideias erradas? É fundamental, portanto, 
que a criança abandone as concepções ingênuas e as substitua pelo conhecimento correto. “Se 
uma criança pensa que a sílaba sempre equivale a uma letra só, devo informá-la de que está 
errada” (LA TAILLE, 1999, p. 26). Logo, podemos considerar que o conhecimento espontâneo 
é importante no processo de construção do conhecimento, uma vez que este não ocorre pela 
simples troca de um conhecimento por outro, mas pela superação de um conhecimento inferior 
por um superior. Não se trata de ratificar os conhecimentos espontâneos da criança, mas de 
saber em que nível de construção eles se encontram para, a partir daí levá-la a conhecimentos 
mais complexos, científicos e sólidos.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 151  

tanto a recusar a educação quanto a infernizar a vida do mestre; por último, 
estaria renunciando a seu dever de honrar a dívida contraída.

Essa ascensão à humanidade, autonomia e liberdade, contudo, não 
é possível de ser atingida por conta própria72, fugindo para o interior do eu, 
como acreditam os adeptos da Pedagogia da Infância. Afinal, parece que 
a criança nada ignora73, tudo sabe. Afirmamos, todavia, que a criança não 
se desenvolve de um modo natural e/ou espontâneo; a sua humanização 
sempre ocorre por meio da interferência intencional dos adultos, e só 
acontece com a mediação deles. Sem essa mediação entre as gerações que 
a escola proporciona, o elo da criação cultural não se manteria para além 
da educação doméstica (que com o advento da Educação Infantil perdeu 
espaço/tempo). Se a escola possibilita efeitos de emancipação, é precisamente 
porque ela foi capaz de modificar os horizontes dos objetos habituais de 
interesse e de orientar a atenção para outras coisas, para outros desejos. A 
instituição escolar é essa invenção recente e que se configurou como capaz 
de transmitir às novas gerações o patrimônio cultural (científico, filosófico, 
artístico) adquirido pelas gerações anteriores.

Por isso, como lembra La Taille, às vezes, aproximamos a cultura 
da criança ao invés de aproximar a criança da cultura, e isso se traduz na 
seguinte passagem: 

O adulto não deve engatinhar, pois é a criança que deve andar. Mas, se 
todos à sua volta engatinham, ou fazem de conta que engatinham, que 
motivo terá ela para se levantar? Se todos se comprazem na mesmice e 
na mediocridade, que estímulos terá ela para procurar a excelência? (LA 
TAILLE, 1999, p. 33).

Nesse sentido, por mais que a criança pequena seja atraída pelos 
estímulos mais intensos ou biologicamente significativos, estes são, 
gradativamente, transformados em uma atenção cultural, por meio da 
socialização e da educação e por intermédio da linguagem dos adultos. 
Trata-se, desse modo, de ajudar a criança a transpor limites para além do 
seu estado infantil.

Não pode, desse modo, recair sobre o aluno a responsabilidade de 
“recriar”74 tudo o que ele deverá aprender, isto é, construir todo o arcabouço 

72	 No entender de Boufleuer (2013, p. 107): “Embora aqui e acolá alguns indivíduos demonstrem 
ter essas características na elaboração do seu conhecimento, seria temeroso apostar numa 
forma de educação que se assente nessas condições de autonomia, de liberdade de horários, de 
autodisciplina”.

73	 No aprender estamos, de fato, entre um saber que já dispomos e um não saber que nos falta. 
Parece-nos que falta um informe sobre nossas ignorâncias.

74	 Evidentemente, não discordamos que o indivíduo possui a capacidade de interpretar fatos de 



152  Jenerton Arlan Schütz

de conhecimentos que ele deve carregar durante sua vida. Está aí o grande 
perigo e equívoco da Pedagogia da Infância: querer emancipar as crianças 
da autoridade dos adultos, como se elas fossem uma parcela oprimida. 
Essa retenção da criança é artificial, pois extingue a esperada relação entre 
adultos e crianças, a qual, entre outras coisas, “[...] consiste do ensino e da 
aprendizagem, e porque oculta ao mesmo tempo o fato de que a criança 
é um ser humano em desenvolvimento, de que a infância é uma etapa 
temporária, uma preparação para a condição adulta” (ARENDT, 2013, 
p. 233). Se, como pensam os simpatizantes da Pedagogia da Infância, 
a preocupação pedagógica subordina a preocupação didática ao culto 
relacional e de práticas espontâneas, então o risco é transformar o ensino 
em animação e sujeitar as lentas mediações e os esforços de aprendizagens 
ao atrativo de um imediatismo criativo, mas ilusório. A bússola pedagógica 
perde, assim, o seu próprio norte.

Para Masschelein e Simons (2017), as escolas modernas estão 
convertidas em ambientes de aprendizagem centrados na criança. Acreditar 
na tradição e na transmissão do legado humano tem sido relegado a segundo 
plano; a crença no poder criativo da criança e na singularidade da mesma é a 
moda da vez. Para os autores, na contramão dos pressupostos da Pedagogia 
da Infância, a geração infantil é jogada de volta ao seu próprio mundo da 
vida e já não há nada nem ninguém que possa ajudar a tirá-la de lá. As 
necessidades, desejos e anseios, como vimos, tornam-se o ponto inicial e 
o ponto final ao mesmo tempo. O resultado é que as próprias crianças são 
domadas; elas tornam-se escravas de suas próprias necessidades; são turistas 
no seu próprio mundo da vida. O que se observa, segundo os autores, é 
que “o ambiente de aprendizagem contemporâneo está cheio de manuais e 
instruções, mas não há nada sobre a mesa” (MASSCHELEIN; SIMONS, 
2017, p. 108). Ao se suavizar as tensões do esforço escolar que requer 
elevar-se acima de si mesmo e do próprio mundo, perde-se, igualmente, 
o seu sentido. Ao deixar-se as crianças no mesmo lugar, infantiliza-se e 
dificulta-se o avançar e a expansão do próprio mundo.

Nessa perspectiva, a escola, nos dias de hoje, passa a ser domada a 
ensinar conhecimentos utilitários tanto conforme as próprias necessidades 

modo subjetivo, sem relação com o outro. Poderíamos nos indagar, porém: Como o aluno 
fará tudo isso sem o embasamento do patrimônio de conhecimentos adquirido pelas gerações 
anteriores? Há possibilidade de o aluno se desenvolver sem referências do passado, da tradição, 
do velho? Como o aluno dará continuidade ao elo da criação/geração? Sabemos que os seres 
mais desenvolvidos – representantes do mundo, são a chave de desenvolvimento para os seres 
menos desenvolvidos – recém-chegados (DUARTE, 2000). É partindo das gerações anteriores 
e dos adultos que se pode ensinar a um recém-chegado em fase de desenvolvimento.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 153  

atuais ou futuras quanto de tornar “natural” o aprendizado, isso, com vistas 
ao usufruto da felicidade “natural” à infância. “Trata-se de uma empresa 
movida pelo imediatismo da satisfação” (LAJONQUIÈRE, 1999, p. 84). 
Antes, como lembra Lajonquière (1999), a escola sustentava-se justamente 
na veiculação da promessa de as crianças virem a usufruir, no futuro, o 
lugar existencial de adulto. Hoje, entretanto, tanto o ensinado quanto o 
ato de ensinar valem apenas na proporção do gozo imediato.

Não obstante, os teóricos da Pedagogia da Infância consideram que 
se deve promover um ambiente prazeroso e apropriado para a criança se 
desenvolver sem se tornar atrofiada ou reprimida, evitando, com isso, as 
intimações coercitivas e instrumentais dos outros modelos. Lembramos, 
no entanto, de Ícaro, que não pode permanecer por muito tempo nas 
alturas, uma vez que o forte clarão da análise filosófica se dirigia a ele. 
A partir disso, consideramos que os conceitos de “autorrealização” e 
“desenvolvimento” pressupõem padrões de valor que determinam tanto 
o significado de “auto”, que é desejável realizar, quanto a direção do 
desenvolvimento. Importa salientar que os humanos não são como flores, 
com um fim predeterminado, o qual serve como uma causa final do seu 
desenvolvimento. Desenvolver-se e realizar-se implica, principalmente, 
fazer coisas que são concebidas como dotadas de valor, que são julgadas 
valiosas e são mantidas pelos humanos e transmitidas de uma geração à 
outra.

Diferentemente do que propõe a Pedagogia da Infância quando 
afirma que a educação infantil é um lugar de vida/espontaneidade e não de 
ensino/estudos, consideramos que a escola não precisa se abrir à vida; pelo 
contrário, ela precisa se abrir ao mundo, e, para que ela se abra ao mundo 
permanente das linguagens públicas, do legado que a história nos deixa e 
ao mundo humano comum que o espaço público oferece a cada um de 
nós, é necessário que a escola se constitua como um lugar à parte. A escola 
está para além da vida biológica, ela não é família (nem extensão dela) e 
também está para além da vida social (ela não é cidade), isso, a fim de a 
criança conseguir adquirir os conhecimentos que farão dela um humano 
do seu tempo. Portanto, a vida da escola não é de modo algum a escola da 
vida.

Qualquer observador poderia notar que a escola se abriu agora para 
a “vida” no sentido de se abrir para a rua. O resultado é um descenso 
simultâneo do nível de conhecimentos e do prestígio da instituição. A 
escola se “fechou” cada vez mais ao esforço prolongado, à exigência, ao 



154  Jenerton Arlan Schütz

entusiasmo pelo estudo, à pontualidade e à pulcritude. Deixou entrar o 
trivial, o mundo da televisão, e sair a cultura (ENKVIST, 2014, p. 74).

Nessa direção, poderíamos destacar que é a não abertura que 
possibilita aos novos alcançarem o pensamento e serem familiarizados, 
lentamente, com as linguagens públicas e suas conquistas, por exemplo, 
lidar com o tema da liberdade. É por isso que a escola é um lugar em que 
o presente, o imediato, o prazeroso, o espontâneo e o instantâneo devem 
ser suspensos, isso, para em um futuro de médio e longo prazo propiciar 
outras formas de prazer e interesse. É por isso, também, que Arendt 
reserva à escola um lugar destacado, como sendo a “[...] a instituição que 
interpomos entre o domínio privado do lar e o mundo com o fito de 
fazer com que seja possível a transição de alguma forma, da família para 
o mundo” (ARENDT, 2013, p. 238). A educação escolar, na contramão 
dos pressupostos da Pedagogia da Infância, não ocorre somente de acordo 
com o estado presente das crianças, mas deve acontecer de acordo com seu 
estado futuro possível e melhor75, sempre ancorada na ideia de humanidade 
e mundo humano comum.

O professor, como lembra Larrosa (2018), é aquele que dá tempo, 
faz tempo. Primeiramente, porque ele sabe que o mundo não começa agora, 
e entende que os novos chegam a um mundo que já existe e, portanto, 
sabe que dar o mundo é dar um mundo velho, um mundo anterior, feito 
de tempo e que mostra os traços, as rugas, as podridões do tempo; mas 
também sabe que dar o mundo é dar inclusive as possibilidades do mundo 
e as possibilidades de renovação e de rejuvenescimento do mundo. Em 
segundo lugar, porque a própria escola é, fundamentalmente, uma forma 
institucionalizada de dar tempo: um espaço para a skholé, para o tempo 
livre.

A instituição escolar passa a ser um espaço de suspensão da vida 
diária, do fluxo diário. Para isso, ela artificializa-se e se apresenta como um 
espaço criado e planejado pelos adultos que, intencionalmente, educam e 
ensinam as crianças em seu interior. Para Masschelein e Simons (2017), 
a educação escolar promove o tempo em que as necessidades imediatas, 
espontaneístas e diárias que ocupam a vida das crianças podem ser deixadas 
para trás; sentido este impresso no próprio significado da palavra escola 
(Skholé), tempo livre, estudo, adiamento, discussão, ensino. Tem-se, 
contudo, cada vez mais consciência de que a escola não ensina76, que não 

75	 Charlot (2013), afirma que não existe pior erro pedagógico do que atribuir uma natureza aos 
alunos, porque é a própria negação da educabilidade, da condição humana.

76	 Decorre daí o dizer de muitos professores que afirmam terem ingressados na docência porque 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 155  

educa, que não oferece atrativos às crianças, que não é um lugar agradável, 
não é um lugar de recreio; a palavra escola traiu a sua própria origem 
etimológica.

O termo “natureza”, portanto, contrapõe-se ao “cultural”. O 
natural, como vimos, é inato, é o biologicamente determinando, o que não 
se escolhe nem se aprende, mas se padece; em contrapartida, o cultural é o 
aprendido, o que recebemos – por bem ou mal – de nossos semelhantes, o 
que escolhemos ou imitamos, tudo o que fazemos deliberadamente. Nesse 
sentido, podemos considerar que a educação escolar produz na criança 
uma espécie de segunda natureza, ou seja, insere e familiariza os novos com 
a cultura, faz a passagem de um saber espontâneo (ou de sua ignorância) 
para um saber sistematizado (para a ciência).

3.3 Educação familiar e educação escolar (infantil)

Para a Pedagogia da Infância, o espaço escolar deve basear-se na 
convivência complementar ao espaço da família, e ser reconhecida como 
uma extensão do lar e da família. Quiçá, a educação escolar deva se pautar 
pela educação realizada no interior da família.

Considera-se que as funções da Educação Infantil sejam marcadas 
por ações espontâneas, casuais e fortuitas que reproduzem, meramente, no 
interior da instituição, as ações que são realizadas no âmbito familiar. Além 
disso, chama a atenção para a valorização do conhecimento cotidiano da 
criança; logo, qualquer coisa que seja “ensinada” para a criança precisa ter 
vínculo com o cotidiano dela; é necessário que ela consiga aplicar isso em 
casa, na sua rotina.

Nessa direção, poderíamos indagar: Se as instituições de educação 
infantil não possuem por objetivo o ensino e a aquisição de conhecimentos 
por parte das crianças, o que caracterizaria a especificidade dessas 
instituições diante de outras, por exemplo um parque, onde a criança 
brinca e interage livremente? Não seria mais conveniente se, ao invés de 

gostam das crianças, porque querem ter uma boa relação com elas, posto que acreditam no 
poder da relação, e que a ideia de instruir pode esperar, pois o mais importante é saber chegar 
à criança, estabelecer um vínculo com ela. A nossa insistência é que um professor precisa ser 
professor de alguma coisa; um professor não é especialista em relações, em cultivar relações; é 
claro que a relação que deve importar é a relação com o mundo, implicada no estudo, na relação 
estudiosa com o mundo, radicalizando-se a ideia arendtiana de que entre os dois amores que 
constituem a escola (o amor ao mundo e à infância), o amor ao mundo é o primeiro. Ou, como 
asseveram Masschelein e Simons (2017), a escola não existe primeiramente para as crianças, 
mas para o mundo.



156  Jenerton Arlan Schütz

defender a institucionalização da educação infantil, se aceitasse a posição 
de que esta etapa da educação poderia ficar a cargo da família, uma vez que 
esta é considerada um espaço complementar à educação familiar? Não seria 
a exacerbação da liberdade, ou, então, o não reconhecimento desta como 
uma categoria política para a qual precisamos educar (instruir o cidadão) 
a própria anunciação do abandono da criança? É a criança que humaniza 
o adulto ou o adulto que a humaniza? O(a) professor(a) continuará a ser 
o(a) tio(a) ou o(a) jardineiro(a), mas sem tesoura de podar/influenciar, 
quem sabe só com água? Afinal, de onde surge esse preconceito contra 
tudo aquilo que tem a ver com a escola? Ou, dito de outro modo, o que 
ainda justifica a necessidade da escola e/ou educação escolar nos dias de 
hoje?

Como bem lembra Savater (2012, p. 163, grifo nosso), “o 
saber que a escola pretende transmitir não é a soma de conhecimentos e 
experiências aceitas pelos pais [...], mas o conjunto de conteúdos culturais 
básicos socialmente aceitos”. Não é por outra razão que a criança vai à 
escola: “[...] para se pôr em contato com o saber de sua época, não para ver 
confirmadas as opiniões de sua família” (SAVATER, 2012, p. 163-164). 
Nesse sentido, podemos afirmar que educamos para a vida adulta e não 
para ver confirmados os desejos infantis.

Importa destacar, também, que a educação escolar luta contra a 
fatalidade social77, se opõe à fatalidade social, o que faz com que o filho 
do pobre nem sempre tenha de ser pobre, que o filho do ignorante nem 
sempre tenha de ser ignorante, e que o filho dos excluídos, daqueles que de 
alguma forma não tinham colocação social, possam alcançar sua colocação 
e lugar social. A educação luta contra essa fatalidade, que faz com que os 
filhos tenham de repetir os erros, as deficiências e as carências de seus pais 
(SAVATER, 2018).

Assim, é em razão de seu papel social e político que, diferentemente 
de uma extensão familiar,

[...] a escola implica uma relativa autonomia quanto à “família” em 
um sentido amplo. Ela deve ser destacada, em certa medida, do que os 
jovens trazem para a escola (da sua família, vizinhança, comunidade de 
origem). É claro que os jovens são muito diferentes no que diz respeito 
às suas origens, e essa desigualdade pode pesar sobre a sua liberdade 

77	 Poderia dizer que a escola me salvou duas vezes. Primeiro, por ter-me afastado do destino que 
meus pais haviam previsto para mim; segundo, por ter me afastado das condições econômicas 
e sociais que estavam previstas para mim.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 157  

para modelar o seu próprio futuro (DUSSEL; MASSCHELEIN; 
SIMONS, 2017, p. 159).

Não significa que a escola negue as origens desiguais ou familiares. 
Significa, isso sim, que ela não as toma como ponto de partida. Por isso, 
como lembram Masschelein e Simons (2017), a escola deve ser um espaço 
de suspensão, a fim de que essas diferenças (de origem) “[...] não se tornem 
ou permaneçam determinantes para o futuro desses jovens” (DUSSEL; 
MASSCHELEIN; SIMONS, 2017, p. 159). Nesse sentido, ser aluno quer 
dizer ser tratado pelo primeiro nome (ser tratado como um ser singular) e 
não pelo nome de família, nome de classe social, tipo etc.

Em consonância, para Bueb (2008, p. 95-96) deveria ser o próprio 
objetivo da família de “[...] fazer com que os jovens ‘voem’ o mais cedo 
possível, lançá-los ao mundo. [...] as crianças precisam de comunidades 
estabelecidas, onde cresçam com outras crianças da mesma faixa etária e 
onde possam escapar da assistência em excesso [da família] [...]”. Ademais, 
a família é, sem dúvida, a célula-núcleo da sociedade humana; é nela que 
está o cerne do desenvolvimento das crianças. A educação escolar (e outras 
instituições), contudo, completam a boa educação familiar. É ela que 
ajuda a fortalecer a própria família. A educação escolar desonera a família; 
ela exige capacidades, virtudes e conhecimentos que podem até ter sido 
transmitidos na família, mas, com frequência, não são experienciados nela.

Desse modo, não se trata de a educação escolar ter de se diferenciar 
ou igualar à educação promovida pela família. Casualmente aquilo a 
que ela se propõe pode ou não entrar em consonância com a educação 
familiar. O importante é que ela proponha, porque a sua exigência, no 
que concerne ao desenvolvimento subjetivo de cada aluno, é de outra 
ordem. Diferentemente da família, ela exige a superação de si mesma por 
parte de cada aluno, sempre em tensionamento com o mesmo movimento 
empreendido pelo outro, o que, por óbvio, é gerador de conflitos, motivo 
pelo qual precisa ser problematizado em diálogo. Podemos considerar, 
destarte, que os saberes e conhecimentos colocados sobre a mesa de cada 
sala de aula pelo professor, são saberes e conhecimentos que a família não 
pode ensinar e que, por isso, só podem ser aprendidos na escola, além de 
estarem para além dos preconceitos consolidados, na maioria das vezes, no 
seio familiar. Não obstante, é isso que faz uma escola ser escola e não outra 
coisa. Se falharmos nisso, então, sim, a escola será apenas uma extensão 
familiar, um parquinho, um shopping, um café, tudo menos o que até aqui 
entendemos por educação escolar.



158  Jenerton Arlan Schütz

No entendimento de Stemmer (2006), a educação escolar deve ser 
considerada um processo educativo direto e intencional por meio do qual 
o indivíduo é levado a se apropriar das formas mais desenvolvidas do saber 
objetivo produzido historicamente pelo gênero humano. Igualmente, 
tratar a instituição de educação infantil como instituição escolar é não só 
procedente, como permite questionar as propostas pós-modernas que a 
colocam como um espaço de debates e conversas, negando o ato de ensinar, 
descaracterizando o papel do professor e tornando a criança uma abstração 
construída individualmente.

Martins Filho e Martins Filho (2008), pesquisadores da Educação 
Infantil, mostram o quão perigoso pode ser endeusar as crianças em 
um mundo à parte ou, então, supervalorizá-las como independentes da 
assimilação dos conhecimentos socialmente produzidos e existentes. Para 
os autores, a perspectiva da Pedagogia da Infância ajuda a desvalorizar o ato 
de ensinar e a descaracterizar o próprio professor de sua função.

Essa tendência da negação ao ensino; ao conteúdo; à intencionalidade do 
professor; à creche e à pré-escola, não podendo ser desconsiderada como 
escola, lugar para transmissão de conhecimentos, é explicitada pelos 
estudos hegemônicos na área da educação infantil. Compreendemos 
que tais estudos, na ânsia de afastar os antigos fantasmas do ensino na 
educação infantil, afirmam que o professor, neste nível de educação, 
não ensina, apenas orienta, observa, estimula e partilha relações. Há 
uma nítida pretensão de furtar a educação infantil da função precípua 
da educação escolar, ou seja, o ato de ensinar (MARTINS FILHO; 
MARTINS FILHO, 2008, p. 11).

Dito de outro modo, a partir dos estudos de Martins Filho e 
Martins Filho (2008, p. 13),

Observa-se a desintelectualização do trabalho docente, o distanciamento 
dos professores com o compromisso de ensinar; por fim, tal perspectiva 
transforma as práticas educativas em momentos de relações cotidianas, 
relações interpessoais, de aplicação de técnicas padronizadas e 
insignificantes para o desenvolvimento das crianças. É evidente que 
tal concepção resulta numa desvalorização do processo de ensino e 
aprendizagem, bem como da transmissão de conhecimento. Nesse 
caso não se trata apenas da negação do ensino e da aprendizagem nos 
processos educativos destinados às crianças, mas de uma fragmentação 
e um esvaziamento mais acentuado, isto é, trata-se da desqualificação e 
da desprofissionalização do profissional do magistério.

Transmitir ou transferir um saber entre um sujeito que é 
possuidor desse valor (o professor), aquele que sabe, e outro indivíduo 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 159  

em formação/desenvolvimento (o aluno), considerado hierarquicamente 
inferior e depositário da ação formadora porque não sabe, tem a ver 
com a aprendizagem por meio da comunicação com os semelhantes e 
da transmissão deliberada de pautas, valores, técnicas e lembranças, e é 
um processo mais que necessário para se vir a adquirir a plena estrutura 
humana, como bem-definiu Savater (2012). Afinal, o conhecimento 
sempre foi algo digno de ser acumulado, preservado, transmitido.

Ademais, enquanto os teóricos da Pedagogia da Infância pensam 
que a Educação Infantil deva ser uma extensão da família, assumimos 
posição contrária, levando em conta que nesta etapa as crianças precisam 
ser ensinadas, que necessitam da intervenção e interditos dos adultos, 
seja na higiene, na alimentação, na aquisição de conhecimento sobre o 
corpo, etc.; trata-se de um cuidado que está para além do mero limpar 
e alimentar, como entendem os defensores da Pedagogia da Infância. A 
intencionalidade da instituição escolar, portanto, é de outra ordem, ou 
seja, assume o compromisso com o mundo comum. Consideramos que 
cuidar significa também ensinar, produzir o humano na criança e sua 
relação com ele, movimento que passa pela alimentação, pelo caminhar, 
pelo movimentar-se, pela higiene etc.

González e Fensterseifer (2009, p. 18) corroboram com a ideia de 
que a educação escolar tem por função “preparar a passagem do privado 
(família) para o público (política/cidadania), viabilizando sua inserção e sua 
ação no mundo, por meio da qualificação da capacidade de interlocução, 
colocando-se à altura dos problemas de seu tempo”. Ou, ainda, conforme 
Larrosa (2018, p. 237), a noção de escola como separação de tempo tem a 
ver com a ideia de que

[...] os gregos inventam um estranho dispositivo que consiste em que 
os pais, para a educação dos filhos, têm que entregá-los à escola. Nesse 
sentido a escola não é uma [...] continuação da família. Por isso é que 
a escola perde sua potência tanto quanto se subordina [...] à família. 
Os empresários e os vendedores não deveriam ter lugar na escola, mas 
tampouco devem os pais. A família, a produção e o consumo, são 
lugares de desigualdade, e se a escola ainda quer ser um espaço-tempo 
igualitário, tem que suspender tanto a desigualdade do nascimento 
quanto a desigualdade da economia. A escola dá a todas as crianças 
(por um tempo) o luxo do tempo livre e da igualdade, e isso só pode ser 
feito se as crianças e os jovens forem liberados do trabalho e se forem 
retirados da família.

Na esteira do pensamento arendtiano, podemos afirmar que a 
instituição escolar ocupa um lugar à parte, um lugar que rompe, desativa 



160  Jenerton Arlan Schütz

e tensiona os fluxos diários, rompendo com a pressa, com as necessidades 
imediatas e espontâneas, com o intuito de mostrar a cada aluno aquilo 
que vale a pena desejar. Ou, como lembram Masschelein e Simons (2017, 
p. 31), o que a escola faz “[...] é prover o tempo em que as necessidades e 
rotinas que ocupam a vida diária das crianças [...] podem ser deixadas para 
traz”.

A educação escolar, portanto, deve estar preocupada com os valores 
e os princípios republicanos, por isso, permite, de certo modo, retirar as 
crianças da família – colocar em suspensão por um certo tempo (SAVATER, 
2012), inclusive para protegê-las, uma vez que há situações em que o contexto 
familiar pode ser um ambiente hostil, e até violento, mas parecer natural 
para os seus membros. Além disso, o espaço familiar pode ser justamente 
o refúgio de preconceitos antirrepublicanos. Ou, então, ao centrarmos 
a escola como espaço privilegiado do saber sistematizado, afastamos as 
crianças do cotidiano, o que não significa que este será ignorado. A escola 
garantiria as especificidades dos saberes e conhecimentos, protegendo as 
crianças da exclusividade das convicções familiares e de outros lugares, o 
que explica por que a conexão entre educar e instruir78 é tão importante e 
necessária de ser mantida.

3.4 Igualdade, simetria e desigualdade, assimetria

Ao se levar em consideração a complexidade das necessidades 
humanas e dos artifícios humanos criados para satisfazê-las, passa-se a 
exigir espaços para que a transmissão de saberes possa orientar os humanos 
à humanidade, permitindo a cada um encontrar o lugar no mundo 
humano. Entre estes espaços está a instituição escolar, e é por meio da 
educação escolar que se testemunha no humano um déficit ontológico 
inicial que o impede de chegar por sua própria condição, por seus próprios 
procedimentos, à humanidade.

78	 A expressão “instruir” tem sido traduzida por “ensinar”. Assim refere-se Fensterseifer (2013, p. 
146): “[...] a nós professores e futuros professores não nos é permitido descuidar do conhecimento 
e nem relaxar com as normas que viabilizam o processo de educação escolar, mesmo sabendo do 
caráter histórico social de ambos. Se só nos preocupássemos com o conhecimento, poderíamos 
facilmente formar ‘monstros hábeis’, se só ensinássemos normas, estaríamos promovendo 
um ‘catecismo laico’. Assim sendo, consideramos que a função da escola em uma sociedade 
democrática e republicana é educar ensinando e ensinar educando. Arte que se encontra sempre 
em algum ponto entre o ‘abandonar’ e o ’sufocar’ as novas gerações, a nós todos cabe, em cada 
contexto, encontrar a justa medida”.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 161  

Importa lembrar, todavia, que se fôssemos imortais a construção 
de uma cultura seria possível sem a educação escolar. Haveria apenas uma 
circulação horizontal dos saberes adquiridos livremente na eternidade da 
vida dos sujeitos. Além disso, poderíamos constituir tradições e, mesmo, 
instituir uma cultura sem a necessidade de uma escola. É por isso que os 
deuses não vão à escola. Afinal, eles já sabem de tudo e todos e, ainda que 
não soubessem, teriam à sua disposição todo o tempo para aprender.

Nós, contudo, não somos imortais, e a fragilidade da vida humana 
veio impor a exigência da escola e a urgência do ensino e da educação 
escolar. Assim sendo, para vencer a linearidade irreversível do tempo, os 
humanos tiveram de criar alguns mecanismos de transmissão dos saberes 
das gerações anteriores às gerações futuras, relações de ensino marcadas 
por uma diferente e desigual conexão ao saber dos sujeitos comprometidos 
nessa ligação. Para Fensterseifer (2013, p. 134), as relações de ensino são 
compreendidas da seguinte maneira:

É sempre importante não esquecermos que o que funda uma 
relação pedagógica não é uma determinação divina, nem natural, 
nem do poder da força, mas uma racionalidade fundada no poder 
argumentativo que determinados conhecimentos propiciam, e que, 
por não estarem disponíveis igualitariamente entre alunos e professores 
justificam essa relação. Nesta relação desigual é que reside a diferença 
fundamental entre relações pedagógicas e relações políticas em uma 
sociedade democrática, pois nesta última o pressuposto é justamente 
uma situação de igualdade fundante, enquanto na primeira o objetivo 
é a paulatina redução de uma desigualdade fundante (grifo nosso).

A nosso ver, é justamente o contrário que sugere a Pedagogia da 
Infância, isto é, a igualdade/simetria nas relações pedagógicas, o que por si só 
é um perigo, principalmente quando nos referimos ao não reconhecimento 
intergeracional79 e ao papel de cada um (aluno e professor, criança e 
adulto) no processo formativo. Como consequência, segundo Lajonquière 
(2002), assumir essa perspectiva provoca no professor o deslocamento da 
posição de sujeito suposto do saber, abolindo sua autoridade de mestre 
e, consequentemente, renunciando o ato educativo e alimentando 
diversas formas de manifestações de camaradagem simpática como meio 
de estabelecer supostamente uma melhoria na relação professor-aluno. 
O medo de qualquer autoridade desqualificou a autoridade docente, e a 
criança passou a reinar em suas dependências atuais e futuras.

79	 Para Guillot (2008, p. 90), “a inscrição no vínculo intergeracional não significa que os antigos 
têm razão: ela é a condição para ‘encontrar seu lugar’ e, a partir desse lugar reconhecido, a partir 
desse solo adubado, tornar-se, por sua vez, um jardineiro dos possíveis”.



162  Jenerton Arlan Schütz

Nós vivemos num mundo “humano”, quer dizer, quase que 
inteiramente produzido, modificado e transformado por nós mesmos, 
por nossas ações técnicas e simbólicas (com o fundamental concurso da 
linguagem) que formam o universo cultural onde vivemos e que precisa 
ser transmitido de uma geração à outra, sob pena de se produzir uma 
interrupção na continuidade do próprio mundo. Pensar que o mundo 
“começa comigo” [ou com a criança] é apenas uma forma – narcisista 
– de destruí-lo (BRAYNER, 2015, p. 22).

Sem a mediação dos adultos, a infância corre perigo. A criança 
não sobrevive ao modo de criança, nem se constituirá em adulto (com as 
prerrogativas políticas que lhe são inerentes em sociedades democráticas, 
por exemplo: liberdade e igualdade). Para Arendt (2013), o respeito à 
criança implica a dupla autoridade do adulto e da tradição dos saberes 
e da cultura. Para Gordon (1999, p. 179-180, tradução nossa), a 
importância da abordagem de Arendt não é meramente a sua ênfase na 
dupla responsabilidade dos educadores, “[...] mas também na sua ajuda 
para compreender como estas duas responsabilidades estão ligadas: que as 
crianças não poderão ser revolucionárias e criativas se os educadores não as 
introduzirem primeiro aos valores e ideias do passado”80.

Ademais, quando os teóricos ligados à didática da Pedagogia da 
Infância afirmam que as crianças já são cidadãos plenos81 e iguais (em 
posição e conhecimento), o alerta de Arendt é o de que a crise da relação 
com a infância se aprofunda justamente quando estes decidem modernizar 
a educação, ou seja, pensar a relação parental e escolar de acordo com o 
modelo da relação democrática, sem se darem conta das consequências 
sérias que esta opção teria, necessariamente, sobre a vida das crianças. No 
entendimento de Savater (2012, p. 101, grifo nosso),

É um disparate aplicar rigorosamente, desde a pré-escola, o princípio 
democrático de que tudo deve ser decidido entre iguais, pois as crianças 
não são “iguais” a seus professores no que se refere aos conteúdos 
educacionais. Elas são educadas justamente para que mais tarde 
cheguem a ser iguais em conhecimentos e autonomia.

Na perspectiva da Pedagogia da Infância, a relação educacional é 
composta por uma simetria entre professor e aluno. Dito de outra forma, 

80	 “[…] but also in her helping us to understand how these two responsibilities are connected: 
that children will not be able to be revolutionary and creative unless educators first introduce 
them to the values and ideas of the past”.

81	 Não obstante, como os teóricos da Pedagogia da Infância, ancorados na vertente sociológica, 
consideram as crianças como já sendo cidadãos plenos, então é melhor deixá-las viver livremente 
e tornar a vida das mesmas “mais feliz e prazerosa” no âmbito escolar. Se, contudo, são iguais, 
como podemos justificar a tutela?



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 163  

há uma igualização e um nivelamento das relações intergeracionais (crianças 
e adultos, alunos e professores)82. A posição do adulto ante a infância, que 
deveria ter como princípio a apresentação do mundo e a responsabilidade 
pelos recém-chegados, tem sido relegada a segundo plano pela Pedagogia 
da Infância. Extingue-se entre as crianças e adultos, alunos e professores, 
as relações esperadas, pautadas no ensino e na aprendizagem (os adultos 
conhecedores e coautores desse espaço comum são incumbidos de acolher 
os novos). Essas categorias são ignoradas como também é o percurso 
desejável de todo o ser humano: da condição de heteronomia para a de 
autonomia. É tarefa da educação escolar, a nosso ver, resguardar as crianças 
e, igualmente, prepará-las para atuar como pessoas da vida pública, isto é, 
para experienciarem a diferença, a doxa, a pluralidade em um ambiente 
entre iguais (adultos).

Na mesma direção, Carvalho (2014, p. 821) pondera que, inerente 
ao ofício do professor, a responsabilidade

[...] é a fonte mais legítima da autoridade do educador frente aos 
educandos; é o que lhe confere um lugar institucional diferente daquele 
reservado a seus alunos. Ora, enquanto a marca do caráter político de 
uma relação é seu compromisso com a igualdade entre os que nela estão 
envolvidos, a de uma relação pedagógica é o mútuo reconhecimento da 
assimetria de lugares como fator constitutivo de sua natureza e, no limite, 
como sua razão de ser. Uma assimetria cujo destino é o progressivo 
e inexorável desaparecimento, mas cuja manutenção temporária é a 
própria condição de proteção daqueles que são recém-chegados à vida 
e ao mundo (grifo nosso).

Reconhecer a assimetria na educação escolar é fundamental; caso 
contrário, leva a crer que se esquece de uma das principais razões de se 
engajar na educação, a saber, a de “[...] descobrir o que realmente se deseja 
ou precisa” (BIESTA, 2013, p. 41). Por isso, a educação escolar consiste em 
um espaço especial – à parte, como lembra Arendt (2013) – da atividade 
humana e que tem por especificidade o ensino, transmissão do conhecimento 
acumulado pela humanidade. No entendimento de Carvalho (2013), é 
fato que todos os humanos educam e ensinam os outros humanos; também 
é fato que o professor o faz não acidental ou eventualmente, mas como 
escolha de inserção profissional e social. Para nós, professores, educar por 
meio do ensino é mais do que uma contingência da condição humana – é 
uma escolha profissional que exercemos em instituições com regras, saberes 

82	 Daí decorre a alusão de Arendt (2013) aos dotados e aos não dotados, com a sua convicção, de 
acordo com a qual a igualização é um nivelamento por baixo, que desfavorece os mais dotados 
(adultos).



164  Jenerton Arlan Schütz

e, inclusive, hierarquias que lhes são peculiares. O estado republicano zela 
por este lugar duplamente, pela garantia de uma licença política, que tem 
como correlato um pressuposto epistemológico (tem-se um diploma que 
habilita assumir uma função).

Só pelo ensino, isto é, pela comunicação assimétrica (desigual) de 
um saber entre sujeitos diferentemente situados ante a esse saber (professor 
e aluno) é que o patrimônio dos saberes pode continuar a ser salvo e 
prolongado, conservado e renovado. Arendt considera que o professor 
é responsável pela transmissão às novas gerações do patrimônio da 
humanidade, passando pelo trampolim da tradição para que elas ganhem 
força com conhecimento de causa.

Em Arendt (2013), a transmissão do mundo não pode ser separada 
da renovação. Nessa especificidade, Savater (2012, p. 141) pondera que: 
“[o ensinar] transmite porque quer conservar; e quer conservar porque 
valoriza certos conhecimentos, certos comportamentos, certas habilidades 
e certos ideais” que não deveriam ser relegados ao esquecimento. É preciso 
levar cada nova geração a participar da visibilidade conquistada pelas 
gerações precedentes. É necessário tornar os novos capazes de ver o que 
viram os mais velhos. Que esse olhar dos novos se alargue a novas paisagens 
sem deixar de se enternecer com isso.

A fim de evitar mal-entendidos, Arendt (2013, p. 242) manifesta 
que:

[...] o conservadorismo, no sentido de conservação, faz parte da essência 
da atividade educacional, cuja tarefa é sempre abrigar e proteger 
alguma coisa – a criança contra o mundo, o mundo contra a criança, o 
novo contra o velho, o velho contra o novo. Mesmo a responsabilidade 
ampla pelo mundo que é aí assumida implica, é claro, em uma atitude 
conservadora.

Nesse sentido, é preciso salvar a conservação – a transmissão do 
mundo por meio da cultura e dos saberes na escola – do conservadorismo 
(político). Em consonância, para Garcia (2009, p. 200) a autoridade na 
educação escolar “[...] não apenas faz sentido por se tratar de relações 
entre adultos e crianças, mas também porque a responsabilidade que os 
adultos assumem pela conservação do mundo no qual as crianças chegam é 
condição para que as novas gerações possam iniciar novos acontecimentos”. 
Desse modo, sem preservar um mínimo de atitude conservadora, a 
educação escolar torna-se impossível, e, nisso, assentam-se aspectos e 
dificuldades centrais da educação moderna. Importa destacar que a 
perspectiva arendtiana de conservação é fundamental na educação, nas 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 165  

relações entre adultos (professores) e crianças. Quando aplicada à política, 
ou nas relações entre iguais, ou entre adultos, contudo, tem consequências 
inversas das do âmbito educativo. A responsabilidade presente na educação 
escolar para com o mundo realiza-se a partir da conservação daquilo que 
oferece estabilidade, enquanto na política isso ocorre a partir da renovação.

Se na política uma atitude conservadora pudesse impedir a 
renovação constante do próprio mundo, posto que este é feito por mortais 
e, como tal, se desgastasse e pudesse vir a ser mortal como seus habitantes, 
na educação é condição indispensável para preservar e introduzir as futuras 
gerações em um mundo velho. Ainda, por mais revolucionários que os 
professores possam ser em suas ações, “[...] é sempre do ponto de vista da 
geração seguinte, obsoleto e rente à destruição” (ARENDT, 2013, p. 243).

A atitude conservadora da educação perante o mundo não tem 
a ver com aceitar a sua condição, mas reconhecer que talvez possamos 
encontrar em nossa história e em nossos feitos algo que ainda possa nos 
oferecer sentido e nos reúna. É justamente pelo fato de não sermos apenas 
seres naturais, mas também mundanos, isto é, constituídos de toda a 
artificialidade daquilo que criamos, das heranças culturais que recebemos 
do passado, da relação com os objetivos e espaços que nos cercam, que 
a educação e a política existem. É nossa mundanidade que possibilita a 
política, uma vez que nos reúne a partir do que temos em comum, que é o 
próprio mundo, e é este que precisa ser apresentado ao educarmos. 

A ideia de conservação aparece ainda nos escritos de Masschelein 
e Simons (2014, p. 164), para quem, “[...] a educação é conservadora 
[porque] ela conserva coisas (palavras, práticas) como coisas inacabadas, 
[...] para que os alunos possam começar de novo com essas coisas, com o 
mundo. Elas podem agora obter significado novamente, ou obter um novo 
significado”. Quando a educação é conservadora, mantém-se entre nós a 
possibilidade de que a natalidade possa se atualizar mais tarde pela ação. 
Nas palavras de Duarte (2010), a introdução gradual e lenta do recém-
chegado ao mundo humano é sempre fundamental para que este tenha 
a capacidade de responder ao nosso mundo, isto é, de declarar e, assim, 
revelar algo novo sobre esse velho mundo. De acordo com Brayner (2015, 
p. 22)

[...] para nos situarmos em um universo especificamente humano, 
necessitamos que, ou as gerações anteriores que já estão no mundo há 
mais tempo – os adultos –, ou as pessoas com quem nos relacionamos 
cotidianamente, ou certas instituições previstas para tal fim – a escola 
– nos forneçam, bem ou mal, os predicados para responder a certas 



166  Jenerton Arlan Schütz

questões fundamentais, do tipo: a) quem eu sou? (nossa identidade 
psíquica, emocional, afetiva, étnica, sexual, profissional etc.); b) como 
posso conhecer o mundo em que vivo para me conduzir nele? (nossa 
identidade cognitiva); c) como devo me relacionar com os outros? (nossa 
identidade moral) [...]. Chamemos o processo que nos proporcionará 
os predicados necessários para responder a este tipo de questão, de 
projeto de subjetivação (grifos do autor).

Ademais, para que os alunos consigam dar um novo significado, 
construir uma experiência, é preciso, como afirma Carvalho (2010), 
familiarizar os novos com as heranças históricas: a literatura, as artes, as 
ciências, a filosofia, os valores e as práticas sociais por meio dos quais 
foram legadas a compreensão do mundo e também a possibilidade do 
surgimento de novas formas de expressão. Ou, no entendimento de Arendt 
(2013), transmitir o legado consiste em deixar uma herança, e, por isso, os 
antecessores devem decidir o que e como entregar o seu legado para aqueles 
que chegarão. Essa herança não se compõe apenas por aspectos materiais, 
mas inclui saberes e conhecimentos, princípios e compreensões. Arendt, 
como vimos, coloca a educação escolar como transmissão do mundo, não 
como preparação para a vida, ou como mero adestramento em forma de 
vida. Uma transmissão que é, ao mesmo tempo, conservação e renovação. 
A visão de discernir é um elo entre uma geração à outra, algo que nós 
partilhamos com aqueles que viveram aqui neste mundo, mas em outro 
tempo.

A transmissão, desse modo, não tem a ver com reproduzir o 
patrimônio tal e qual, recitá-lo sem alterações, mas justamente com a ideia 
de enriquecê-lo, vivificá-lo e renová-lo. Como as crianças nascem em um 
mundo em que são novos e que desconhecem, um mundo que as precede 
e que lhes sucederá, é responsabilidade da educação escolar transmitir esse 
mundo e entregá-lo como uma herança, porém como uma herança que não 
está acompanhada de nenhum testamento, como lembra Arendt (2013). 
Ou seja, reside aí a possibilidade de que os novos possam aperfeiçoar e 
modificar/renovar o mundo ao mesmo tempo em que o recebem dos mais 
velhos. É preciso agradecer até a posteridade a generosidade daqueles que 
nos precederam.

A educação, portanto, não é um processo natural; ela depende da 
intervenção dos adultos, uma vez que estes já conhecem o mundo. Em 
outras palavras, trata-se de um olhar responsável à criança, e não de um 
olhar exclusivo da criança (de suas necessidades, vontades e indagações, 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 167  

o que não significa que estas não sejam importantes, mas não podem ser 
pensadas como exclusivas/absolutas e determinantes).

Contrariamente, as teorias que desejam emancipar e tirar as crianças 
dos padrões originários do mundo humano comum (mundo adulto, que 
é considerado adultocêntrico), sob a égide da igualização, provocam 
o próprio abandono e exclusão da criança do mundo, mantendo-a 
artificialmente no próprio mundo (se é que podemos chamar isso de 
mundo), descaracterizando e desconsiderando que a criança é um ser em 
desenvolvimento (que precisa do resguardo do adulto), e constroem uma 
muralha da suposta “autonomia infantil”. A nosso ver, os pressupostos da 
Pedagogia da Infância corrompem a condição da infância, ao desejarem 
emancipar as crianças da autoridade dos adultos (imprescindível para o 
desenvolvimento e formação das mesmas), sujeitando-as a uma autoridade 
muito mais tirânica: a do próprio grupo, ou da maioria.

Uma criança cedo “liberada” dos adultos não é uma criança livre, mas 
uma criança sob influência[s] [...] ambientais, midiáticas, grupais, 
comunitaristas, tribais. Os pares não são melhores que os pais. O 
problema é que o afastamento do adulto leva a não se inscrever no laço 
intergeracional, a não se situar em uma história [comum], a crer que 
um presente, de resto preservado, pode e deve renegar o passado odioso 
para fecundar um futuro radiante (GUILLOT, 2008, p. 27).

Instruir e educar os novos implica, portanto, inseri-los numa 
herança que nos é comum; tem a ver com possibilitar aos que chegam ao 
mundo a oportunidade de “[...] escolher suas companhias entre homens, 
entre coisas e entre pensamentos, tanto no presente como no passado” 
(ARENDT, 2013, p. 222). Em síntese, a educação escolar permite a 
passagem da criança do âmbito privado (família) para o espaço público 
(política), “[...] viabilizando sua inserção e sua ação no mundo, por meio 
da qualificação da capacidade de interlocução, colocando-se à altura dos 
problemas de seu tempo. [...] Cabe à escola colocar-se como ponte entre 
o passado e o futuro das gerações humanas” (FENSTERSEIFER, 2013, 
p. 138), algo que não é possível de ser atingido por conta própria, sem 
interditos e influências desde a mais tenra idade.

3.5 Não diretividade e diretividade

Como vimos, o não diretivismo (laissez-faire pedagógico) marca 
as práticas pedagógicas da didática da Pedagogia da Infância. Com ele, 
introduzem-se as práticas espontâneas na sala de aula e se reforça a ideia de 



168  Jenerton Arlan Schütz

que a criança é a condutora do seu próprio desenvolvimento, de que ela já 
sabe sobre o mundo e as coisas. É ela quem deve ser a mola propulsora do 
processo educativo. Sob este ponto de vista, conceitos como o de aluno, 
ensino, professor, transmissão, conhecimento, repetição, conservação, 
passado, tradição, recebem valoração visivelmente negativa. Há, nesse 
sentido, uma impostura pedagógica que não é nada boa para a pedagogia 
escolar. Afirma-se que a especificidade da escola não é a aquisição de 
conhecimento e a transmissão de determinados saberes – a transmissão do 
mundo por meio da necessária mediação da cultura. Dessa maneira, o que 
se nota é uma mudança geral na relação adulto-criança.

Os adultos de hoje quando se endereçam às crianças não o fazem em 
cumprimento de um dever-ser retroativo, mas no intuito de procurar 
satisfazer as demandas de “his majestly the baby”, lembrando a expressão 
freudiana. Dessa forma, cada vez que um adulto se endereça a uma 
criança não é improvável que experimente a tentação de vir a poupá-la 
de todo tipo de restrições. Infelizmente, se porventura assim o for, a 
legalidade educativa não pode menos do que acabar sendo embaralhada 
(LAJONQUIÈRE, 1999, p. 189).

Segundo Savater (2012, p. 90), todavia, é preciso lembrar que
a criança não sabe que ignora, isto é, não sente falta dos conhecimentos 
que não tem. [...] É o educador quem dá importância à ignorância do 
aluno, porque valoriza os conhecimentos que lhe faltam. É o professor, 
que já sabe, quem acredita firmemente que o que ele está ensinando 
merece o esforço que custa aprendê-lo.

Nessa direção, não há educação escolar sem se contrariar as 
convicções da criança. Além disso, conforme Enkvist (2014, p. 69), “[...] 
na escola se exige que todos os alunos aprendam e devem incorporar muitos 
conhecimentos assim que o tempo urgir. É caro e pouco eficaz esperar 
que a criança queira estudar e, pelo contrário, é mais seguro e econômico 
ensiná-la”. A escola não pode ser somente um lugar de encontro, mas, 
sim, tem de dar garantia de resultados. Ensinar é sempre “ensinar ao que 
não sabe, e quem não indaga, constata e deplora a ignorância alheia não 
pode ser professor [...]” (SAVATER, 2012, p. 29). Logo, há coisas que a 
criança não consegue realizar sem estranhamento, sem contrariar-se, sem 
ser levado a pensar sobre si e seu próprio contexto, sem ter opções para que 
possa realmente fazer escolhas. Isso nos faz recordar o significado do termo 
autoridade. Para Arendt (2013), a autoridade tem a ver com o autorizar 
a ser, a aprender, a crescer, e esse autorizar alguém a ser não tem a ver 
absolutamente a autorizá-lo a fazer qualquer coisa.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 169  

Na perspectiva arendtiana e também na de Guillot (2008), 
considera-se que os interditos são indispensáveis, pois, para que uma criança 
construa sua identidade, ela precisa de referências, de um enquadramento 
e, portanto, de proibições. Os interditos são estruturantes da liberdade a 
ser conquistada. Educar uma criança tem a ver, portanto, em lhe ensinar 
a interditar em si mesmo o que transgride o respeito, a priori, a todo ser 
humano. Mais além, Peters (1979) lembra que a educação escolar inicia as 
crianças em atividades e modos de conduta e de pensamento que possuem 
regras intrínsecas referentes ao que é possível para a ação, para o pensamento 
e para o sentimento nos vários graus de competência, relevância e gosto. 
Se os professores não estiverem convictos disso, deveriam arranjar outro 
ofício.

Para Savater (2012), todas as crianças, de fato, podem ser 
consideradas criativas, mas quanto às suas possibilidades, e não quanto à 
capacidade efetiva de realizá-las. De certo modo, podemos afirmar que não 
é isto que a criança quer, até porque se trata de uma imposição e não de 
uma deliberação mais ampla (debate democrático). O que a criança quer83, 
segundo Savater (2012, p. 92), é,

[...] em primeiro lugar [...] que lhe entreguemos o universo com todas 
as suas tarefas e aventuras, que lhe ofereçamos os mínimos detalhes 
do que já existe sem lhe pedir permissão nem obedecer à sua vontade, 
que o enriqueçamos dando-lhe a chave do que o cerca e não que 
mergulhemos nele para pescar pérolas que, de todo modo, virão à luz 
no devido tempo.

As práticas não diretivas – como sugerem os adeptos da Pedagogia 
da Infância –, a nosso ver, deixam a criança abandonada a si mesma, ou 
melhor, à confusão perante um mundo que ela não conhece e não consegue 
compreender/interpretar sem a ajuda dos adultos. Se a criança é livre para 
aprender ou não, se ela aprende de acordo com suas motivações e seus 
ritmos, isso não significa absolutamente que ela seja capaz de determinar 
sozinha o que deve aprender. No entendimento de Guillot (2008), o não 
diretivismo é uma errância que, em nome da criança, lhe delega escolhas 
que, mesmo que expressem seu desejo, a abandonam à responsabilidade 
ilusória e àqueles que se encarregarão de retomá-la por sua conta. Toda 

83	 O ponto de partida do que propõe a Pedagogia da Infância é distinto das teorizações apresentadas 
por Arendt: para os teóricos da Pedagogia da Infância, a criança sabe o que quer; na perspectiva 
arendtiana, ela não sabe mas tem direito a algo que julgamos razoável para viver em um mundo 
humano. Ademais, no primeiro isenta-se o caráter propositivo da educação, já, no segundo, 
assume-se a intencionalidade.



170  Jenerton Arlan Schütz

pedagogia é diretiva na medida em que visa a finalidades que lhe dão 
sentido.

O que se tem pensado e procurado instaurar com a Pedagogia da 
Infância, como lembra Guillot (2008), é uma educação livre de interditos, 
uma espécie de sociedade sem escola, comunidades de crianças em 
autodeterminação etc. Desse modo, os adultos/responsáveis lavam as mãos 
e se tornam indiferentes. Com isso a escola, como afirmam Masschelein e 
Simons (2017), perde o seu significado e passa a ser domada pelas modas da 
vez. Do mesmo modo, os adultos dão as costas ao passado, esquecem-se de 
se endereçarem à criança em nome de uma dívida simbólica, isto é, “cuidá-
la em virtude da manutenção de uma tradição filiatória, cuja contingência 
‘cuidou’ necessariamente dele mesmo, e não pelo ganho narcísico – e, 
portanto, mina os próprios fundamentos do ato” (LAJONQUIÈRE, 
1999, p. 42).

A proposta que anseia em prometer uma autonomia às crianças 
por meio de práticas não diretivas, sanciona o abandono das mesmas, ou, 
nas palavras de Lajonquière (2009, p. 175), “a renúncia dos velhos ao 
ato de educar é uma forma de infanticídio”; alforriar/liberar uma criança 
é impedi-la de viver a própria infância, de ser criança84. Ao se assumir 
tais pressupostos, incorre-se na desescolarização da própria escola e na 
descaracterização do próprio professor enquanto fonte de autoridade de 
que a criança tanto precisa para se desenvolver. A escola transforma-se 
em um lugar de vida, aberto ao sujeito interior e ao mundo exterior. O 
professor torna-se um mediador, animador, facilitador etc. Ele não deve 
usar os seus conhecimentos; exige-se dele que deixe as crianças livres aos 
desejos e anseios. Ele torna-se um organizador das atividades em sala, 
sempre partindo das experiências e dos conhecimentos das próprias 
crianças. Ele deve permitir que as crianças pesquisem e experimentem 
livremente, sempre acalentadas por uma atmosfera acolhedora e repleta 
de afetividade. O conhecimento do professor não pode ser repassado 
do professor para o aluno, uma vez que esse último o constrói. Não há 
necessidade de planejamento, posto que são as crianças que determinam o 
que, como e quando aprender.

Daí a insistência, igualmente comum, de que as práticas escolares sejam 
organizadas de forma a minimizar a interferência exterior às crianças e 
a fomentar sua livre escolha. Nessa perspectiva, o elo entre educação e 

84	 Com isso o que pretensamente se faz em favor da criança e do que se considera o direito de ela 
viver a sua infância resulta no contrário, ou seja, na negação do seu direito de ser criança, de 
viver a sua infância.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 171  

“liberdade” manifesta-se por meio do cultivo de vivências escolares nas 
quais os alunos são alegadamente concebidos como protagonistas do 
ato educativo: assembleias que determinam as regras de convivência, 
a escolha de percursos formativos a partir de seus interesses e outras 
medidas análogas, que visariam reduzir ou eliminar o caráter rígido 
de um processo de escolarização fundado em modelos centrados 
no “mundo adulto” ou em um “currículo tradicional” e fomentar a 
autonomia individual (CARVALHO, 2010, p. 846).

Tudo se passa, conforme Carvalho (2017), como se bastasse o 
contato imediato e espontâneo da criança com as práticas sociais e suas 
linguagens para que essas venham a se revelar na complexidade de seus 
usos, de seus sentidos e de seus mecanismos de validação intersubjetiva. 
Daí decorre, ainda, segundo Carvalho (2017), o caráter desnecessário da 
referência a alguém a quem confiar a responsabilidade por sua iniciação 
na herança simbólica de que se constitui o mundo humano. Daí também 
a incompatibilidade entre ensino, autoridade e autonomia do sujeito. 
Desse modo, a criança, que deixa de ser aluno, ou aquilo que sobra dela, 
já não tem interesse nos conhecimentos exteriores que a escola pode lhe 
apresentar; é justamente a incompreensão de que a educação escolar, o 
ensino e os estudos são algo que interessa aos adultos e não à criança85, 
não que ela não deseja conhecer ou saber, mas, como lembra Savater 
(2012), a curiosidade dela é muito mais imediatista e menos metódica do 
que o exigente para se aprender, mesmo que primariamente, aspectos da 
geografia, história, filosofia.

Na visão de Hannah Arendt (2013, p. 227-228), em consonância 
com o parágrafo anterior, isso reforça a ideia de que “em nenhum outro 
lugar as teorias mais modernas no campo da Pedagogia foram aceitas 
tão servil e indiscriminadamente”. Para ela, as instituições educacionais 
parecem sempre estar predispostas a aderir “servil e indiscriminadamente” 
às teorias mais modernas e às metodologias que se dizem salvadoras da 
educação, entre outras “simpatias” que prometem revolucionar o ensino a 
partir de pedagogismos. Em síntese, trata-se de uma ilusão emergente pelo 
pathos do novo (ARENDT, 2013, p. 226), como se o novo (a moda da vez) 
fosse unicamente bom e levasse apenas ao progresso, ao aperfeiçoamento, 
ou, ainda, como se existisse um telos sempre positivo, bastando incorporar 

85	 Decorre disso o fato de que as pesquisas empíricas com as crianças obtenham respostas do tipo: 
“as crianças preferem o recreio”, “as crianças preferem brincar do que ficar na sala de aula”, 
tal como percebemos na análise de alguns textos apresentados na ANPEd durante o período 
analisado.



172  Jenerton Arlan Schütz

a novidade (em geral vinculado à tecnologia). É a velha crença de que hoje 
é melhor que ontem e amanhã será melhor que hoje.

No entender de Gusdorf (1973), a pedagogia é aquela não liga às 
pedagogias, pois esta passou a ser hoje qualquer coisa que faz sorrir a prole 
tristonha e descrente de muitos dos especialistas em ciências da educação, 
sempre prontos a aderir às últimas modas/novidades, às derradeiras modas 
didáticas, às sucessivas propostas dos técnicos cheios de grandes certezas 
e pequenas verdades, sempre prontos a recusar, depressa demais, práticas 
tradicionais.

Ademais, a escola não existe primariamente para as crianças, mas 
para o mundo. Aí está incutida a célebre frase de Arendt (2013) de que o 
amor à infância tem a ver com prepará-las com tempo para a renovação 
do mundo humano comum, isto é, a escola existe para seja possível a 
comunicação/transmissão e renovação do mundo. Logo,

[...] a educação, na medida em que filia, entre (os) outros, o mestre 
de plantão e o aprendiz circunstancial a uma tradição existencial, 
possibilita que cada um se reconheça no outro; isto é, que cada um 
reconheça que o outro porta uma marca semelhante à sua. Essa marca, 
enquanto traço do mesmo ato, torna possível ver-se e reconhecer-
se direito no outro. Ora, pois, não devemos nos surpreender que a 
educação nos endireite na vida ou que seja graças a ela que venhamos 
a ter uma existência mais ou menos reta a respeito de certos ideais 
(LAJONQUIÈRE, 1999, p. 173).

Toda educação, portanto, traz em si a possibilidade de se produzir 
direta e intencionalmente, na singularidade de cada criança, a humanidade, 
o legado produzido histórica e coletivamente na intersubjetividade humana. 
A escola é, por conseguinte, sempre um ato intencional. Por isso, em toda 
educação está em questão a transmissão de saberes e conhecimentos, ou, 
então, uma amostra daquilo que os antepassados souberam acumular. 
Como lembra Lajonquière (1999), porém, aquele que aprende algo não 
só adquire um certo domínio sobre algum dos mundos possíveis, mas 
também é marcado pelo apreendido no próprio coração da vida.

A instituição escolar tem a ver com o conhecimento elaborado e 
não com o conhecimento espontâneo; tem a ver com a diretividade e a 
intencionalidade e não com a não diretividade, com o não intencional. Se 
os pais, responsáveis e professores não assumirem a tarefa de familiarizar 
os novos no legado humano, na herança simbólica, falham na própria 
especificidade de seus ofícios. Todo ato educativo que se preze é diretivo. 
Educar é direcionar, conduzir, acompanhar, responsabilizar.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 173  

Um mundo sem adultos que se ocupam de educar as novas gerações 
é um mundo sem transmissão nem mediações. Um mundo em que as 
vidas daqueles que se iniciam nele não teriam qualquer possibilidade de se 
remeter para uma exterioridade e uma alteridade, sendo enviados, de forma 
destruidora, à solidão de si mesmos. Se a cultura transmitida faz algum 
sentido, o mesmo consiste em ajudar e cuidar; uma ajuda que, às vezes, é 
um forçar a criança para que se afaste de todas as suas familiaridades e se 
inicie na aventura do mundo humano comum. Não haveria aqui, então, 
rivalidade alguma entre o mundo do livro – os livros que os professores dão 
a ler e estudar – e o livro do mundo, mas, sim, uma sorte de continuidade 
esforçada e exercitante. Sem dúvida, a educação tem a ver com isso no seio 
da relação que une professores e alunos: é uma transmissão entre gerações 
na filiação do tempo.

3.6 Brincar (mundo da criança) e ensinar

Nas teorizações da Pedagogia da Infância, o brincar espontâneo 
passa a ser o ponto central das atividades desenvolvidas, e concordamos 
que este é muito importante para a faixa etária em que as crianças se 
encontram. A brincadeira, nessa perspectiva, deve aparecer de forma 
espontânea, sem a intervenção do professor. Esta deve ter como função o 
oferecimento dos recursos e do ambiente adequado para que tal prática possa 
vir a se desenvolver naturalmente, possibilitando às crianças a elaboração 
independente em suas brincadeiras no que condiz aos materiais, colegas 
e regras. A brincadeira espontânea é, dessa forma, o ponto principal pelo 
qual a criança vai ser considerada uma produtora de cultura, criativa e para 
além do mundo adulto.

Tornar, contudo, o brincar um processo de prazer centrado 
na criança, pode representar um reducionismo e naturalizar a própria 
atividade. Ao centrar-se o brincar na formação das crianças e na questão 
do prazer narcísico, conforme Arce (2004), o próprio significado social 
e histórico da brincadeira é secundarizado e é desnecessário explicar, de 
forma científica, em que a brincadeira consiste, qual sua especificidade 
como atividade humana e porque ela é necessária para o desenvolvimento 
infantil. Ou, ainda, leva a um reducionismo e um processo de naturalização 
do conceito de brincadeira; uma ausência de diálogo com teorias que, de 
fato, explicassem a importância dessa atividade para a constituição do 
pensamento e da linguagem e da consciência (ARCE, 2004).



174  Jenerton Arlan Schütz

Nesse sentido, é preciso estar atento para a condução do brincar, 
pois, além de ter momentos de brincadeiras espontâneas, é fundamental 
que haja brincadeiras direcionadas, nas quais os professores poderão 
inserir conteúdos, proporcionando a aprendizagem de conhecimentos 
novos e que não são acessíveis às crianças pelo cotidiano delas. Ademais, 
importa afirmar que não se trata de uma crítica endereçada à atividade do 
brincar, mas, sim, ao modo como ela é considerada e desenvolvida pelos 
pressupostos da Pedagogia da Infância.

É na relação mediadora dos adultos que as crianças atingem graus 
progressivos de realização. Logo, o que distingue a Educação Infantil 
do Ensino Fundamental não está na contradição entre o espontâneo 
e o sistematizado, mas nos patamares e dimensões da mediação, pois a 
sistematização, a organização, a disciplina, o estudo, estão presentes também 
no brinquedo, no jogo, no cotidiano das crianças. Ou existe algum jogo 
sem regras, ordem, sequência, organização temporal e espacial, raciocínio 
lógico? As atividades do cotidiano não exigem o estabelecimento de uma 
rotina? Do mesmo modo, a imaginação, a criatividade e a perspicácia não 
estão presentes no aprendizado complexo dos conceitos científicos?

Destaca-se, juntamente com Arce (2013), que a interação criança-
criança tem sua importância no processo educacional, entretanto a interação 
com o adulto ganha vulto, pois os adultos que trabalham com a criança são 
os responsáveis por produzir nela a humanidade. O professor retoma seus 
status daquele que ensina, que provoca o desenvolvimento por intermédio 
da transmissão de conhecimento. O ato de cuidar modifica-se, porque está 
para além do limpar, alimentar. Cuidar, como já afirmamos, também é 
ensinar, produzir o humano no próprio corpo da criança e sua relação 
com ele, passando pela alimentação, pelo andar, movimentar-se, etc., ou 
seja, o professor cria na criança o seu “segundo nascimento”, é parteiro 
de seu nascimento para o mundo social. Acrescentamos que demarcar a 
especificidade da Educação Infantil é fundamental, assim como se poderia 
afirmar que se demarcar as especificidades para adolescentes ou adultos 
diante de características que lhe são próprias, também é imprescindível.

A nosso ver, ter como eixo da educação infantil o ensino não deixa 
de lado a especificidade da criança menor de seis anos, porém esta se 
modificará completamente, uma vez que se apresentará o conhecimento, 
que é o principal direito que a criança possui e que deve ser respeitado pela 
educação escolar. Consideramos que deixar as crianças reféns de sua própria 
espontaneidade é, ao mesmo tempo, possibilitar que elas se aprisionem nos 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 175  

seus limites particulares, abandonando-as à própria sorte, destruindo, com 
isso, as condições necessárias para o seu desenvolvimento e crescimento 
vital. É na possibilidade de superar esses limites e o abandono, todavia, que 
a educação escolar irá operar. Com efeito, a educação escolar apresenta à 
criança aquilo que ela não tem em seu cotidiano, sendo a escola um espaço 
de aumento do capital cultural da criança.

Se a criança não fosse um recém-chegado nesse mundo humano, porém 
simplesmente uma criatura viva ainda não concluída, a educação seria 
apenas uma função da vida e não teria que consistir em nada além da 
preocupação da vida e do treinamento e na prática de viver (ARENDT, 
2013, p. 235).

A educação, no entanto, não é apenas uma função da vida; ela só 
tem sentido em sua relação com o mundo humano. Assim, a educação 
escolar apresenta à criança o mundo humano e, com isso, a ajuda na 
compreensão do dia a dia em sua especificidade. Trata-se, portanto, de 
considerar que a instituição de educação infantil é uma escola, e isso não é 
algo perverso e não carrega em si um sentido de anulação da criança, mas, 
justamente, a possibilidade de seu desenvolvimento e de sua formação. 
Arendt, quando escreve sobre educação, considera que a infância é uma fase 
marcada pela transitoriedade, pelo caminhar em direção ao estado adulto. 
Esse caminho tem a ver com um incessante transpor limites, exatamente 
aqueles que, a cada fase, passam a separar a criança das capacidades adultas. 
O ser humano é um ser social; logo, a educação escolar é condição sine qua 
non desse crescimento; é ela que ajuda a criança a identificar os limites e a 
motiva para superá-los.

Para La Taille (1999), as renovações pedagógicas (tal como propõe 
a Pedagogia da Infância) podem até ser de um suposto auxílio para que as 
crianças consigam superar os seus limites, respeitando a sua inteligência 
e ajudando paulatinamente na construção do conhecimento simbólico. 
Quando, contudo, elas restringem o interesse à mera motivação passageira, 
ao aprender brincando, ao tornar a sala de aula um espaço agradável e 
prazeroso86, ao invés de estimular a criança a se desenvolver referendam 
suas motivações mais primitivas.

Não obstante, poderíamos continuar afirmando que estas 
renovações confundem aprendizagem significativa – que tem a ver 
com a compreensão de parte do conhecimento – com a infantilização e 

86	 Não significa que a aula não tenha que ser prazerosa, se for, ótimo. O que não pode é deixar 
de ser uma aula. Uma vez que o prazer pelos assuntos pode ocorrer de diversos modos. Do que 
deve advir o prazer de uma aula?



176  Jenerton Arlan Schütz

consequente desfiguração dos conteúdos. Em vez de promover a construção 
do saber sistematizado, reforçam o egocentrismo e restringem os horizontes 
dos alunos, que passam a pensar que o seu “mundo infantil” é o centro do 
universo. Tem-se, desse modo, a perspectiva que considera que a criança 
deve ser preservada do mundo humano (adulto) e precisa permanecer num 
mundo (se é que podemos denominá-lo de mundo) que lhe é próprio, 
sendo atribuída, ainda, uma sabedoria precoce (natural) para escolher o 
que seria supostamente melhor para ela87.

Para Carvalho (2017), a ideia de que existe um mundo das crianças 
implica a recusa da própria dimensão histórica do mundo humano, ou seja, 
a negação da durabilidade pública do artifício humano capaz de abrigar as 
práticas e tradições culturais que nele surgiram e se desenvolveram, além de 
representar, como já reforçamos, o abandono das crianças aos seus próprios 
recursos e às contingências de sua própria vida.

Isso porque o direito ao acesso a um conjunto selecionado de 
experiências simbólicas e narrativas que procuram compreender e 
dar sentido à experiência humana nesse mundo comum deixa de ser 
concebido como uma obrigação da instituição escolar e passa a estar 
sujeito aos interesses daquele que aprende (CARVALHO, 2017, p. 
103).

Destaca-se que, em se tratando de crianças que já possuem contato 
e familiaridade com uma cultura letrada e condições de acessar os mais 
diversos cursinhos, tais modificações podem não impactar tanto, contudo 
tendem a ser desastrosas e uma verdadeira barbárie para aquelas crianças 
que dependem unicamente da escola para adquirir o repertório exigido 
por esse tipo de cultura. Posicionamo-nos, ainda, contrários à noção de 
que criança não é e não pode ser um aluno. Trata-se, como veremos, de 
uma interpretação errônea do próprio conceito de aluno. Para os teóricos 
da Pedagogia da Infância, a criança não deve se transformar em aluno, 
pois, quando isso ocorre, ela morre. Buscamos no livro Oculto nas palavras: 
dicionário etimológico para ensinar e aprender, de Castello e Mársico (2007), 
o significado da palavra aluno. Para iniciar, ela está no item intitulado 
Quem estuda?, que apresenta várias palavras ligadas aos estudos na educação 
escolar. Segundo os autores, “[...] o termo foi, curiosamente, objeto de 
uma explicação etimológica disparatada que o faz derivar de um suposto 
a, ‘não’ – remetendo a um alfa privativo próprio do grego – e lúmen, ‘luz’” 
(CASTELLO; MÁRSICO, 2007, p. 49). Percebe-se, então, que o aluno 

87	 Trata-se de uma crença de que os desejos infantis são sempre sábios, como se deles só brotassem 
coisas boas.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 177  

seria aquele que não possui luz, que está nas trevas, no escuro, e que, por 
isso, busca se iluminar mediante o estudo. Como afirmam os autores, 
porém, “essa explicação, decerto, não resiste à menor análise histórica ou 
linguística” (CASTELLO; MÁRSICO, 2007, p. 49).

Na mesma direção, Moreno (2013, p. 53) estranha muito a 
veemência com que se divulga, nos meios acadêmicos, “esta absurda ideia 
de que aluno significaria aquele que é desprovido de luz”. E continua: 
“esta etimologia [...] é insistentemente defendida por pedagogos de várias 
instituições, os quais devem ter constituído, em segredo, a Associação dos 
Inimigos da Palavra Aluno, certamente dotada de estatuto, hino e juramento 
secreto” (MORENO, 2013, p. 53). Nota-se, desse modo, certo exagero 
ao se considerar que a criança não pode se tornar aluno. Uma explicação 
histórica e clássica de Moreno (2013, p. 54) ajuda a compreender, ainda 
mais, a possibilidade de se usar o termo aluno:

[...] desconfio que os membros dessa seita não tenham muito convívio 
com os autores clássicos, faço questão aqui de fornecer alguns. Ovídio 
conta que Baco, ao nascer, é confiado por Zeus à ninfa Ino – e usa 
o termo alumnus. Mais tarde, quando menino é educado por Sileno, 
torna-se também seu alumnus. O nobre Eneias, quando lamenta a 
morte de sua velha ama, declara ser seu alumnus. Amiano Marcelino, 
em sua História, conta que Juliano, ao falar na sua sucessão à testa do 
exército romano, declara com orgulho: “Como verdadeiro alumnus da 
pátria que sou, desejo ardentemente que o exército escolha um chefe à 
sua altura”. Onde está o depreciativo? (grifo do autor).

Desse modo, alumnus (aluno) tem a ver com ser nutrido, 
alimentado. Logo, Alumnus tem, pois, uma primeira acepção de criança, 
literalmente o que é alimentado, e outra derivada e abstrata que ganha 
sentido de discípulo (CASTELLO; MÁRSICO, 2007). Não obstante, 
é exatamente esse o motivo de muitos, quando concluem a educação 
básica ou um curso superior, com orgulho falarem que foram alunos de 
tal professor(a). É o que confirma também Moreno (2013), pois, quem 
conheceu verdadeiros professores, escreve ele, costuma prestar a eles uma 
homenagem ao dizer “fui seu aluno” – com gratidão e com orgulho. Assim 
sendo, não há problema algum de a criança se tornar um aluno; o sentido 
da palavra tem, antes, a ver com certo louvor do que propriamente um 
caráter pejorativo.

Analogamente, na perspectiva de Masschelein e Simons (2014, 
p. 187), essa passagem da criança para aluno é denominada de “batismo 
pedagógico”, isto é, significa considerar a escola o portão de entrada para o 



178  Jenerton Arlan Schütz

mundo. A partir disso, a criança pode vir a se sentir em casa nesse mundo, 
e tornar o mundo inteligível e compreensível aos seus olhos. É a posição 
da criança como alguém que nasce sem destino no mundo, que pode, 
no momento em que passa a ser aluno, estar em posição de dar a ele um 
destino, um significado. A escola é, por isso, um espaço de começos, de 
iniciação e inserção das novas gerações no mundo público.

Como bem lembra Larrosa (2018), ao transmitir a matéria que ama, 
e precisamente porque a ama, o professor torna possível a sua renovação. 
Ao transmitir o mundo, a escola faz com que este possa ser renovado. E 
faz, além do mais, com que possa ser comum, isto é, de todos. A aula 
está idealmente dirigida a todos, não a alguns, mas a todos. Por isso, o 
professor não entrega o mundo para que alguns se apropriem dele, mas, 
sim, para que possa ser compartilhado. A escola não é lugar de apropriação 
ou privatização do conhecimento, mas o lugar de sua comunização, ou, 
dito de outro modo, o lugar onde o mundo se torna comum, onde se dá 
ou se entrega “em comum”.

Nessa direção, importa destacarmos que se o aluno é aquele que 
precisa ser nutrido/alimentado, então significa que para apresentar o 
mundo às novas gerações (em forma de alimento) é preciso que o professor 
estabeleça uma relação de intimidade com o mundo humano – é isso que se 
espera, igualmente, de todos os adultos que são responsáveis pelas crianças 
e pelo mundo comum. Ora, se a escola é o lugar onde os professores 
apresentam o mundo aos que a ele chegam, inclui-se a isso a necessidade 
de o professor saber o que constitui o mundo humano88 e o que é digno 
de ser posto à apreciação ou à mesa de discussões a cada dia de aula. É 
preciso, do mesmo modo, que ele saiba e consiga justificar os motivos da 
sua disciplina se fazer presente no currículo escolar. Ainda, do porquê da 
sua disciplina de estudos poder vir a fazer alguma diferença na vida de seus 
alunos. É neste contexto que passa a configurar a autoridade docente, pois 
é o lugar e a sua tarefa específica que lhe conferem a autoridade. Se isso não 
for levado a sério, a escola e a docência estarão fadadas ao fracasso.

Para Larrosa (2018) continua sendo fundamental pensar que as 
crianças e os jovens que, efetivamente, são assim e portam suas identidades, 
podem tornar-se alunos, mesmo que apenas por alguns minutos. Se o 
professor não busca isso, sua função passa a ser de um enorme egoísmo, 
uma vez que renuncia à tarefa que é a sua.

88	 Nota-se aqui uma diferença central em comparação aos pressupostos da Pedagogia da Infância, 
uma vez que aí se considera que o professor deve conhecer a criança, o universo infantil, e, a 
partir disso, seguir as necessidades das crianças e não ensinar conteúdos.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 179  

Destarte, na esteira do pensamento de Marques (1992), a 
anterioridade epistemológica dos conteúdos exige do professor pleno 
domínio teórico; além disso, na contramão dos pressupostos da Pedagogia 
da Infância, a docência converte-se no desafio de realizar na sala de 
aula a passagem, ou melhor, a ruptura dos conceitos usuais para os que 
instrumentalizam a prática científica e destes para aqueles. Tem-se, assim, a 
necessidade de ir para além do cotidiano e das experiências do eu. Ademais, 
o aluno, “a partir da força ativa interrogante de seu interesse por conhecer 
e de sua responsabilidade pela novidade de um mundo distinto, aspira 
chegar ao domínio do conhecimento disponível na sociedade e do próprio 
modo de produzir esse conhecimento” (MARQUES, 1992, p. 161). Nessa 
direção, o recado de Savater (2012, p. 29) é consistente: “[...] na dialética 
do aprendizado é tão crucial o que sabem aqueles que ensinam quanto o 
que ainda não sabem os que devem aprender”.

Igualmente, concordamos com a ideia desenvolvida por Boufleuer 
e Fensterseifer (2010, p. 261), quando consideram que

Não há dialética pedagógica sem docência, ou melhor, sem antes 
alguém se constituir como anterioridade pedagógica. Anterioridade no 
sentido de ter aprendido antes a ponto de poder assumir a tarefa de 
mediar a inserção social e cultural de quem está chegando. À pedagogia 
sempre foi atribuído um sentido de “condução”. E como alguém 
poderia conduzir a outros por sendas nunca antes andadas?

Nessa perspectiva, a docência de que discursa a Pedagogia da 
Infância parece-nos estar marcada por aquilo que Arendt (2013) chama 
atenção, a saber, que o professor – que não é nem mais denominado de 
professor – não precisa conhecer sua própria matéria (afinal, também 
ignoram o ensino). De acordo com Arce (2004, p. 160),

Nessa pedagogia da infância, centrada nas relações e nas múltiplas 
linguagens, transformando-se assim numa pedagogia das diferenças, das 
relações, da escuta e da animação, o professor sofre um violento processo 
de descaracterização, deixando de ensinar e reduzindo sua interferência na 
sala de aula a uma mera participação. O próprio uso da palavra “professor” 
chega a ser colocado em questão na área, não havendo consenso quanto 
à adequação ou não desse termo, posto que ele carrega resquícios da ideia 
de educação escolar e de alguém que ensina [...] Pode-se dizer que essa 
pedagogia faz do adulto um escravo da infância transformada em fetiche 
dos educadores.



180  Jenerton Arlan Schütz

Com isso, não apenas as crianças são largadas à própria sorte, mas 
também a própria fonte mais legítima da autoridade do professor que sabe 
mais e pode fazer mais que nós mesmos, como lembra Arendt (2013), não 
é mais eficaz, posto que se parece acreditar que todo o desenvolvimento da 
humanidade está contido virtualmente dentro de cada criança89. Insistimos, 
contudo, na tese de que todo professor, por definição, precisa ser professor 
de alguma coisa. Ninguém pode ser um professor em geral; além disso, um 
professor também não é especialista em relações, uma vez que sua tarefa 
não é cultuar relações. A única relação que deve importar para o professor 
é a com o mundo humano comum. Trata-se, contudo, de uma relação de 
intimidade e cumplicidade, implicada na relação estudiosa com o mundo.

Ademais, sabe-se que o estudo requer, também, atenção, 
determinação, esforço, disciplina, repetição, paciência, humildade, espera, 
renúncia, elementos todos criticados e vistos como adultocêntricos, 
que impossibilitariam que as crianças se desenvolvessem naturalmente. 
Lembramos que a educação escolar pode ter o seu sucesso quando 
consegue afastar, justamente, o risco ao egocentrismo/egoísmo. Quanto a 
isso, Bueb (2008) reforça a ideia de que a autoridade do professor tem a ver 
com a espera de respeito, consideração e, também, com a obediência por 
parte do aluno. A obediência corresponde a uma virtude reverenciada ou a 
uma virtude secundária, pois obtém o seu valor, primeiramente, por meio 
da intenção a qual serve. Com isso podemos afirmar que educação sem 
autoridade não é educação. Do mesmo modo, referindo-se à disciplina, 
Bueb (2008, p. 18) afirma que

A disciplina é a criança mal-amada da pedagogia, mas é o fundamento de 
toda a educação. A disciplina representa tudo o que as pessoas detestam: 
obrigação, subordinação, renúncia decretada, repressão de instintos, 
delimitação das vontades próprias. [...] A disciplina começa sempre 
com determinação alheia e deveria terminar em autodeterminação. A 
disciplina na educação apenas se legitima por meio do amor para com 
crianças e jovens.

Analogamente, podemos considerar que a única disciplina que é 
válida em educação, a única com caráter estritamente pedagógico, é a que 
tem a ver com a atenção. Segundo Larrosa (2018, p. 132), “[...] a escola 
deve disciplinar corpos e mentes, claro que sim, mas para que estejam e 

89	 Em contraposição, põe-se a ideia de um mundo humano e de humanidade que se compreende 
como configuração simbólica na história, como um artifício que não se transmite a não ser 
através daqueles que já foram humanizados. São pressupostos essencialistas (ontologia) e de 
uma racionalidade subjetiva que continuam operando como condicionantes da Pedagogia da 
Infância.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 181  

sejam atentos”. A disciplina escolar, juntamente com o professor que a 
impõe, busca produzir mentes e corpos atentos, corpos e mentes estudiosos, 
corpos e mentes capazes de se submeter às exigências da matéria de estudo. 
Nesse caso, se o professor é exigente é porque a matéria de estudos requer 
essa exigência. Quando o professor exige a disciplina ele o faz em nome do 
estudo, do esforço, da determinação, e não em seu próprio nome.

Citamos Kant (1999, p. 25) para indicar que ser disciplinado na 
educação significa: “[...] procurar impedir que a animalidade prejudique 
o caráter humano, tanto no indivíduo como na sociedade. Portanto, a 
disciplina consiste em domar a selvageria”. Ou, ainda, como bem escreveu 
Ricardo Chaves (2020) no Jornal Zero Hora90: “A educação, dizem, pode 
ser, de certo modo, castradora, mas, sem ela, o que nos resta é a selvageria, 
que, infelizmente, resiste em sair de moda”. Nessa direção, podemos 
afirmar que esse movimento educacional e intencional apenas é possível 
e necessário aos humanos, pois estamos inclinados à liberdade, enquanto 
os animais, pelo contrário, não necessitam da disciplina, em virtude do 
seu instinto e pelo fato de não aprenderem de seus antepassados, pois suas 
condições já são definidas e dadas previamente.

Dito de outro modo, “os animais cumprem o seu destino 
espontaneamente e sem saber. O homem, pelo contrário, é obrigado a 
tentar conseguir o seu fim; o que ele não pode fazer sem antes ter dele um 
conceito” (KANT, 1999, p. 18). Por isso, só o humano tem a necessidade 
de cuidados e formação. É este contexto, de certa forma, que justifica a 
necessidade da instituição escolar, dada a condição de que a educação escolar 
é sempre aperfeiçoada por várias gerações. Por este fato, contudo, importa 
destacar que os recém-chegados não necessitam partir da estaca zero, uma 
vez que já há gerações munidas de conhecimentos anteriores, herdados 
das gerações precedentes, permitindo, desse modo, a aprendizagem em 
perspectiva de continuidade.

É de estranhar, então, que os pressupostos defendidos pela 
Pedagogia da Infância tenham sido elaborados justamente por pessoas 
que a educação escolar tem ensinado, disciplinadamente, a ler e a escrever 
e que conseguiram, por isso mesmo, avançar as etapas de educação. 
Encontramos aí um dos efeitos mais notáveis dessa postura, que conduz 
os que são responsáveis por ela a arruinar a escola de onde eles mesmos 

90	 A coluna está disponível em: 
	 https://gauchazh.clicrbs.com.br/cultura-e-lazer/almanaque/noticia/2020/02/ 

propagandas-sao-um-termometro-para-medir-nossa-evolucao-social-
ck6moaioz0jb901qd5a8k1v52.html. Acesso em: 16 fev. 2020.



182  Jenerton Arlan Schütz

saíram. Para esses críticos, a escola, como lugar específico de ócio, onde a 
criança caminha lentamente à sua humanidade submetendo-se a um ensino 
liberal, já não tem sentido nenhum. Mas isso é a morte da pedagogia, é a 
constituição de uma pedagogia do vazio, pois não se sabe mais por que se 
ensina, se é preciso ensinar, o que se deve ensinar, muito menos o que é 
preciso ser para ensinar91.

O que antes se denominava de ensino, ou seja, que consistia em dar 
certa disciplina aos alunos com determinada preparação e maturidade, é 
agora apontado como apoio às atividades iniciadas pelos alunos. Rejeita-se 
não somente a ideia da importância dos conhecimentos, das disciplinas, mas 
também das exigências, da autoridade docente, das condutas, das normas, 
assim como as referências de uma cultura compartilhada. A ideia de educação 
como formação (Bildung), ou como sistema de educação (Paideia), ou o 
sentido da educação como acontecimento ou como experiência – professor 
e aluno em um senso de encontro educativo assimétrico – é literalmente 
excluída do discurso pedagógico. Consideramos, contudo, que há muitos 
modos de se respeitar e de se cuidar das crianças, entre eles o de iniciá-
las em uma educação escolar por meio do ensino, do conhecimento, 
das disciplinas, do estudo. Este é o modo específico que caracteriza o ser 
professor. Caso contrário, continuamos com a constatação do filósofo 
francês Clément Rosset:

Se a escola é feita para ensinar, então é necessário que ela ensine 
alguma coisa [...]. A pedagogia acabou por suplantar a própria 
instrução. Temos hoje docentes que não sabem nada, mas possuem 
uma misteriosa ciência da educação, verdadeira mitologia dos tempos 

91	 Citamos aqui uma informação verbal de um professor ao relatar sua experiência no Ensino 
Superior, especificamente no curso de Pedagogia: “Uma grande dificuldade hoje de atuar 
na docência no Ensino Superior, especificamente em cursos de formação de professores, 
principalmente no curso de Pedagogia, é que os(as) acadêmicos(as), no afã de não aceitarem 
nenhum resquício da chamada educação tradicional (prova, trabalho, rigor), acabam 
querendo ser tratados(as) como as crianças. Adotam uma postura do ativismo pedagógico, 
onde apenas dinâmicas, brincadeiras e atividades que podem ser replicadas são importantes, 
sem um conhecimento fundamentado em teorias, concepções ou visão de mundo, quiçá um 
conhecimento aprofundado de, ao menos, um autor para sustentar suas práticas. Qualquer 
avaliação com rigor científico é considerada uma exigência acima de suas condições. 
Frequentemente se ouve: não sou bom com os números! E quando se fala isso não nos referimos 
a questões ou equações complexas. Presenciamos futuros(as) pedagogos(as) realizarem nos 
dedos simples contas de somar, diminuir, multiplicar ou dividir. E aí cabe a pergunta: Quando 
atuarem em sala, como irão ensinar aquilo que não sabem e/ou ignoraram em sua formação? E 
se meu filho(a) for aluno(a) desses(as) professores(as)? Além disso, qualquer texto ou trabalho 
exigido, quando retorna (é devolvido) com uma avaliação à luz de um rigor científico e 
metodológico, o mesmo não é aceito em função do baixo aproveitamento/entendimento”.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 183  

modernos. Resultado: desde há uma dezena de anos vemos chegar ao 
ensino superior estudantes analfabetos (ROSSET, 1993, p. 66).

Pelo fato, portanto, de não sermos deuses, não criarmos ex-nihilo, 
não sermos imortais e não dispormos de todo tempo para aprender, a 
educação configura-se em uma espécie de transgressão do ritmo espontâneo 
da criança, uma vez que não dá tempo de ela querer recriar as coisas da 
estaca zero. Marques (1988) corrobora isso ao afirmar que o humano é 
um ser educável e a educação uma necessidade humana fundamental, 
sem a qual o homem isolado, deixado a si mesmo em sua espontaneidade, 
não se realizaria como tal, isto é, com os atributos que historicamente o 
qualificam.

3.7 A criança plena e a criança em processo de formação

Seguindo os aportes teóricos da Pedagogia da Infância, a criança 
já é considerada plena, ou seja, um sujeito político, capaz de tomar 
decisões, capaz de participação política e, por isso, a escola deve se tornar 
uma imitação da esfera pública e incluir nas suas decisões as opiniões das 
crianças. Nesse sentido, vê-se as crianças como cidadãs, uma vez que lhes é 
exigida a participação de forma ativa tanto nos projetos individuais quanto 
coletivos, posto que possuem a capacidade de assumir responsabilidades 
quanto aos interesses pessoais e sociais/coletivos, e, nesse entender, 
possuem competências suficientes para a participação pública. Nessa 
direção, adentram no âmbito educacional conceitos da esfera pública, tais 
como democracia, cidadania, liberdade, igualdade (simetria), entre outras. 
Tende-se, com isso, a politizar as relações pedagógicas.

Em consequência de a infância, todavia, ser uma etapa de preparação 
para a vida adulta, consideramos que não é desejável querer democratizar 
a educação escolar, tal como supracitado pelos teóricos da Pedagogia da 
Infância. Para compreender isso, ponderamos que há um elemento central 
no pensamento arendtiano, a saber: a distinção entre educação e política.

Para Arendt (2013), a política caracteriza-se nas relações entre 
adultos, ou seja, é assunto de adultos. A educação escolar, enquanto 
um artifício humano, tem a ver com a responsabilidade que os adultos 
possuem de acolher e preparar as novas gerações. A educação escolar 
deve oportunizar e oferecer aos mais novos as condições materiais e os 
conhecimentos necessários para que possam, quando adultos, assumir e 
se responsabilizar pelas iniciativas. Tem-se aí um elemento para pensar o 



184  Jenerton Arlan Schütz

próprio significado da afirmação arendtiana de que cabe à escola ensinar 
como o mundo é, e não instruir as crianças na arte de viver, isto é, as relações 
travadas no âmbito político entre os adultos são diferentes daquelas que os 
adultos estabelecem com as crianças.

Importa destacar, ainda, que na maioria dos escritos analisados 
inúmeras vezes os conceitos de democracia, liberdade e cidadania vêm 
à baila, contudo em nenhum momento apresenta-se uma clarificação 
daquilo que se entende pelo próprio conceito de democracia, liberdade 
ou cidadania. É o que também acontece nos escritos de Monção (2019), 
Agostinho (2020) e Nascimento e Morais (2020) – entre tantos outros 
escritos que convergem com a Pedagogia da Infância –, nos quais não há 
uma única passagem em que as autoras realmente explicam o entendimento 
dos conceitos. Soa estranho esse desejo desenfreado da Sociologia e da 
Pedagogia da Infância pelos conceitos de democracia, cidadania, liberdade, 
igualdade, política, e, ao mesmo tempo, a ausência de uma definição mais 
precisa sobre o seu entendimento. Não seria estranho relacionar algo 
que não sabemos do que se trata? Não obstante, dentro desta lógica de 
abordagem há uma enorme confusão de ordens: a ordem do poder e a 
ordem do saber, a ordem do político e a ordem do pedagógico/escolar, 
a ordem da autoridade política e da autoridade pedagógica, que é uma 
categoria temporal, não espacial.

Em suma, o que acontece é uma transposição abusiva de 
conceitos fundantes da política para o âmbito educacional, sem qualquer 
clareamento de compreensão. Uma das implicações da transposição dos 
ideais políticos modernos de liberdade, cidadania e igualdade para o 
âmbito pedagógico tem a ver com a crescente indistinção entre aquilo que 
marca a especificidade das relações que os cidadãos travam entre si – no 
espaço comum e público – e aquelas que professores e alunos travam num 
contorno institucional distinto e específico, tal como nos lembra Arendt 
(2013). O equívoco está na situação extremamente confortável que deixam 
os discursos ao depositarem na educação a responsabilidade pelo mundo, 
fazendo com que a ação, a responsabilidade e a política não sejam nunca 
uma realidade presente.

Para Brayner (2008), o fato de gerações, que não dispõem nem 
da mesma experiência do mundo tampouco das mesmas competências, 
estarem participando do mesmo momento de tempo histórico, contudo, 
euforicamente considera, a partir do princípio igualitário, fundado apenas 
no pressuposto sincrônico, que se fala em “aluno-cidadão”. Importa 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 185  

destacar que na relação intergeracional não estamos diante de “iguais”, pois, 
“[...] a autonomia do cidadão (adulto) não se coaduna com a heteronomia 
inflingida pela condição da infância” (BRAYNER, 2008, p. 105). Sabemos, 
também, dos limites da tentativa de se tratar as crianças como já cidadãos, já 
autônomos, já completos. Há limites no uso da palavra, de conhecimento, 
experiência e, inclusive, o quanto esse aparecer ao público pode comportar 
manipulações, estratégias, dirigismos, doutrinações.

Ao se respeitar as crianças como seres já completos para participação 
política, estamos sobrecarregando-as de responsabilidades que nós, adultos, 
criamos. Queremos que elas resolvam problemas, situações futuras, 
melhorem o mundo que nós mesmos produzimos. Do mesmo modo, cabe 
lembrar, como salienta Brayner (2008), que os direitos das crianças não 
são algo que compete exclusivamente às crianças observar do mesmo modo 
que nós adultos observamos, requisitamos ou exigimos quando eles são 
atingidos. Os direitos das crianças é uma questão dos adultos, o que não 
significa negar a palavra, a escuta, a participação em determinadas decisões 
que dizem respeito à sua vida. O mundo é constituído por perspectivas e 
acertos distintos e plurais. Para se constituir uma perspectiva, é preciso que 
se tenha competências ou meios necessários que cabem, inclusive, à escola 
formar. Atuar com a palavra requer um mínimo de inserção no legado 
humano, no interior da cultura, que é escolar.

Na mesma direção, Brayner (2008, p. 118-119) afirma que
[...] embora a cidadania não dependa exclusivamente da educação e 
nenhuma garantia possa ser fornecida neste sentido (já que o “cidadão” 
não preexiste à sua aparição na Cidade), o cidadão seria algo que viria 
depois, ulterior a um tempo de entrada no mundo (natalidade) e para 
o que a educação poderia auxiliar.

Para Arendt (2013), a forma como a educação deve desempenhar 
a sua tarefa de responsabilidade para com o mundo é voltando o seu olhar 
para o passado e não para o futuro. O passado é que contém a história de 
cada um, as suas identidades como seres pertencentes ao mundo. Educa-
se para que as heranças e as histórias humanas possam se manter vivas: é 
no passado que se encontra o significado e o sentido da mundanidade. 
Em muitos discursos político-educacionais, entretanto, estão presentes 
expectativas de um futuro realizável por meio da educação, mas que, de 
fato, não tem nenhuma garantia que venha a acontecer. Ademais, se não se 
pode nem se deve negligenciar a potencial dimensão política da educação 
como introdução dos recém-chegados ao mundo humano comum, isso 



186  Jenerton Arlan Schütz

não equivale a fazer da educação uma continuação da política por outros 
meios.

Como vimos, nesses discursos encontra-se a pretensão de construir 
um mundo que está presente, ou ainda uma crença ilusória de que se 
conhece o que ele um dia poderá vir a ser. Tais discursos estão repletos 
nos sonhos e realizações de um mundo que todos gostariam de ter tido a 
capacidade de edificar enquanto cidadãos. Considera-se um erro esperar 
que o convencimento dos jovens, por meio da educação, transforme o curso 
do mundo. Com isso, pretende-se acabar com a condição de liberdade dos 
homens, afinal

[...] mesmo às crianças que se quer educar para que sejam cidadãos 
de um amanhã utópico é negado, de fato, seu próprio papel futuro 
no organismo político, pois, do ponto de vista dos mais novos, o que 
quer que o adulto possa propor de novo é necessariamente mais velho 
do que eles mesmos. Pertence à própria natureza da condição humana 
o fato de que cada geração se transforma em um mundo antigo, de 
tal modo que preparar uma nova geração para um mundo novo só 
pode significar o desejo de arrancar das mãos dos recém-chegados sua 
própria oportunidade face ao novo (ARENDT, 2013, p. 225-226).

Dessa forma, ao se optar pela escola enquanto um palco da mudança 
político-social, o que acontece é que aqueles que partilham dessa visão não 
compreendem que estão fazendo da sala de aula um simulacro da vida 
política, comumente travestido sob o slogan de “escola democrática”. Em 
consonância, Bueb (2008, p. 66) faz um alerta para os desejos desenfreados 
de se querer democratizar a educação escolar:

Por meio da democratização contínua da educação exigimos demais 
de nossas crianças [...]. Exigimos [das crianças] pensamentos e ações 
democráticos antes que tivessem desenvolvido uma maturidade interior 
que os habilitasse a julgamentos maduros. Democracia pressupõe um 
alto nível de autodisciplina, que crianças [...] adquirem aos poucos. 
É irreal esperar que jovens de 15 anos saibam o que é certo para elas 
mesmas e para a sociedade e que também possam se impor. Coragem 
e vontade cível são virtudes raramente natas, pois são adquiridas como 
virtudes nos constantes processos de desenvolvimento.

As crianças não podem ser separadas do mundo em que vivem os 
adultos e consideradas capazes de viver de modo autônomo ou, inclusive, 
como propõem os teóricos da Pedagogia e Sociologia da Infância, na 
própria relação política, como se já nascessem políticas e para a própria 
atividade política. Diferentemente, Brayner (2008, p. 14) pensa que a 
educação escolar se constitui em um



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 187  

[...] processo de formação humana que permite o acesso a saberes, à 
capacidade de pensar, de argumentar e julgar e de poder fazer escolhas 
que propiciem uma inserção consciente nos processos sociais e políticos, 
e a participação na esfera pública. Enfim, uma educação que empodere 
os despossuídos com as habilidades necessárias para que se sintam e se 
tornem pessoas, ou cidadãos ativos.

Sendo assim, “[...] uma escola será tão mais democrática quanto 
mais ela propiciar aos seus alunos as competências para intervirem, mais 
tarde, naqueles espaços onde suas vidas sociais e individuais se decidem” 
(BRAYNER, 2008, p. 112). A educação escolar tem a ver, nessa direção, 
com ensinar os hábitos intelectuais e morais que ajudam a potencializar a 
futura ação das crianças no espaço público. Decorre dessa compreensão a 
defesa de Arendt (2013): a ideia da criança como um ser em formação, que 
precisa, ao mesmo tempo, ser protegida do mundo e apresentada a ele, e, 
do mesmo modo, deve observar as particularidades que a infância guarda, 
o que não implica considerá-la autônoma em relação à vida dos adultos; 
a autoridade do professor deve prevalecer para garantir que as crianças 
caminhem – conduzidas pela experiência e conhecimento – seguramente 
para a vida pública. Para Azanha (2004, p. 343):

Imaginar que a vivência da liberdade no âmbito da escola capacite para 
o exercício da liberdade na vida pública é, de certo modo, deixar-se 
embair por um simulacro pedagógico da ideia de democracia. Ao se 
pretender democratizar internamente a escola talvez apenas se consiga 
uma degradação do significado político de democracia nesse seu 
transporte abusivo da esfera social para a sala de aula.

Somos tentados a acreditar que as crianças adquirem liberdade se 
esta for outorgada a elas desde cedo. A liberdade na escola, por ilimitada 
que possa ser, contudo, sempre ocorre num contorno institucional que, 
pela própria especificidade, não está apto a reproduzir as condições da vida 
política. Ou, ainda, conforme Carvalho (2017), acredita-se que a liberdade 
se efetivaria na medida que lográssemos liberar as crianças das “tiranias 
curriculares” e da “opressão de sua criatividade”, supostamente resultante 
da transmissão de normas, regras e procedimentos por meio do ensino 
escolar. A liberdade, no entanto, decorre, tardiamente, depois de um longo 
período de autocontrole e de dificultosa transformação de disciplina em 
autodisciplina, como lembra Bueb (2008). Liberdade nada tem a ver com 
um estado que se outorga. Dessa forma, na escola os jovens não assumem a 
responsabilidade pelo mundo, isto é, não podem exercer o papel de cidadãos 
no espaço escolar, porém o cuidado e a proteção que o professor dispensa 
aos recém-chegados vai cedendo cada vez mais lugar à apresentação do 



188  Jenerton Arlan Schütz

mundo. Destarte, na medida em que os alunos vão se familiarizando com 
os saberes e as práticas necessárias desse espaço comum, tornam-se capazes 
de assumir a sua responsabilidade por ele.

A especificidade entre a relação da educação e da política no 
pensamento arendtiano, revela ser inaceitável a tentativa de se constituírem 
mudanças políticas (de sentido prévio) por meio da educação, ou, então, 
de usá-las como solução dos assuntos políticos. Quando a educação se 
transforma em mero instrumento para fins políticos, o resultado não 
poderia ser outro – instrumentalizar a educação como se os resultados 
pudessem, de alguma forma, ser totalmente previsíveis. Se de fato isso 
é desejável, pode-se afirmar que a educação e a política possuem uma 
“[...] lógica de funcionamento análoga à da fabricação, desconsiderando 
a imprevisibilidade inerente de ambas as atividades. A doutrinação seria 
condição necessária para tal empreendimento que [...] seguramente viria a 
fracassar, pois o curso do mundo não pode ser antecipado” (BENVENUTI, 
2010, p. 47).

O próprio conceito de natalidade tem a ver também com a 
afirmação anterior. Conforme Arendt (2013), a natalidade não tem apenas 
relação com um acontecimento único, imprevisível, irrepetível, mas 
comporta a promessa do aparecimento de uma singularidade humana. 
Por isso, politicamente, a natalidade é uma promessa, uma potencialidade, 
posto que o acesso ao âmbito político/público está limitado aos novos por 
uma espécie de moratória – que muda segundo as diferentes culturas –, em 
virtude do tempo implicado no processo de desenvolvimento e formação 
de um sujeito. O fato de que, nas mais variadas culturas, a limitação do 
acesso ao voto ter como fim a escolaridade básica, significa que se objetiva 
separar aquelas que, conforme Arendt (2013), ainda não podem ser 
responsáveis pelo curso do mundo, uma vez que ainda estão num processo 
de formação, diferentemente daquele cuja responsabilidade pelo mundo 
não pode ser recusada.

No âmbito político tratamos unicamente com adultos que ultrapassaram 
a idade da educação propriamente dita, e a política, ou o direito de 
participar da condução dos negócios públicos, começa precisamente 
onde termina a educação [...]. Reciprocamente, em educação lidamos 
sempre com pessoas que não podem ser ainda admitidas na política 
e na igualdade, por estarem sendo preparadas para elas (ARENDT, 
2013, p. 160).

Ancorados nas considerações de Arendt (2013), a educação escolar 
proporciona aos adultos (pais e professores) manifestarem o seu amor ao 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 189  

mundo e se responsabilizarem por ele – o que corresponde ao conceito 
de amor mundi – além de amarem as crianças sem expulsá-las de seu 
mundo nem abandoná-las à própria sorte ou aos seus próprios recursos, 
e de prepará-las e apoiá-las sem se apropriarem das possibilidades que elas 
terão de agir, de inovar, criar e de se responsabilizar pelo mundo que lhes 
é legado. Arendt insiste, portanto, na ideia de ser necessário preservar um 
limite entre política e educação. Decorre disso a ideia de se acreditar que a 
própria possibilidade da renovação de um mundo humano comum implica 
uma atitude conservadora em educação. É justamente nesta atitude (que é 
política por excelência) que está impresso o cuidado com o mundo e o zelo 
em relação à promessa da novidade que advém em cada nascimento. Uma 
escola pode até estar cheia de desejos sobre o futuro, prenhe de projetos, 
que fertilize sonhos, mas seria grave e não desejável que ela tente fabricá-
los.

Nessa direção, aquele que opta em ser professor deve possuir um 
respeito extraordinário pelo passado, como lembra Arendt (2013). Esse 
respeito manifesta-se no esforço de iniciar e familiarizar as crianças no 
mundo humano comum, cujo ensino lhe faculta. Aos olhos dos recém-
chegados, os professores representam o presente e o passado, e não podem 
deixar de estabelecer essa ponte entre si e os mais novos. É nesse diálogo 
intergeracional que se torna possível manter uma abertura para o futuro. 
Este é, a nosso ver, um dos aspectos centrais da concepção de educação 
nos estudos de Arendt (2013), posto que no centro não está a criança, mas 
o mundo pelo qual todo adulto deve se responsabilizar, e apostar por sua 
continuação por meio da familiarização e acolhimento dos recém-chegados 
em seu seio.

Por fim, posicionamo-nos contrários à proposta da Pedagogia 
Infantil que anseia em prometer precocemente uma autonomia às crianças, 
como se elas fossem uma minoria oprimida e tivessem condições plenas 
para enfrentar as incertezas e problemas do seu tempo. Acordamos que 
adotar essa perspectiva significa, justamente, retirar delas o direito de 
proteção e resguardo necessários para o desenvolvimento e formação, 
além de amputar todo o conhecimento simbólico (filiação simbólica) 
que a educação escolar pode e deve oferecer a elas, sancionando-se, com 
isso, o abandono da própria infância, a corrupção das mentes infantis 
acerca da instituição escolar e do próprio mundo humano. Além disso, 
a escola começa mal quando inicia com essa ideia de Pedagogia, pois não 
vai preparando para a especificidade da educação escolar, ou seja, não 
dá para botar em suas costas a responsabilidade pela não aprendizagem 



190  Jenerton Arlan Schütz

(jovens chegarem analfabetos na universidade), mas sua postura corrompe 
as mentes infantis acerca da escola e da própria compreensão do mundo 
humano comum.



CONSIDERAÇÕES FINAIS

As noções de educação e infância presentes em publicações 
vinculados ao GT07 (Educação de Crianças de zero a seis 

anos) da Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação 
(ANPEd) no período de 2000 a 2017, foram tomadas neste livro como 
objeto de investigação e problematização à luz de Hannah Arendt e de 
seus interlocutores. Nessa direção, teorizações em torno da educação da 
infância, inclusive suas pedagogias, foram consideradas como ponto de 
partida de nossa reflexão, reinserindo indagações que ganharam contornos 
específicos contemporaneamente.

A pesquisa, seleção e análise de 109 produções publicizadas no 
GT07 têm possibilitado inferir que as investigações realizadas neste período 
realizaram um esforço de buscar no mundo infantil as respostas para os 
impasses que a condição moderna da infância impõe ao âmbito educacional. 
Esse esforço abriu discussões em torno de uma nova valorização da criança, 
um novo discurso que não apenas a reconhece como indivíduo, mas passa 
a reconhecê-la como um sujeito de direitos particulares.

A aposta moderna no esclarecimento e no sujeito possibilitou um 
“molde” para a educação institucional da infância, isto é, buscou retirá-
la da condição de incompletude, de controlar a natureza irrefletida e 
selvagem, de proteger e cuidar de sua educação. Essa noção de infância, 
todavia, ganha outros contornos quando a legislação reconhece direitos 
específicos da criança à educação, considerando-a o centro do planejamento 
curricular, sujeito de direitos, produtora de cultura e cidadã (BRASIL, 
2009), desafiando, desse modo, pesquisadores e professores a refletir sobre 
a infância e sua educação.

Os discursos pedagógicos contemporâneos analisados, nesta obra, 
estão carregados de variados pressupostos e ideais em torno da infância e 
sua educação. Há a visão de que assegurar as especificidades da infância por 
meio da garantia da liberdade e autonomia – ouvir as suas necessidades –, 
seria um modo de as crianças virem a se autogovernar. Para isso, deveriam 
ser poupadas de todo “adultocentrismo” deliberado e intencional, e 
protegendo-as estariam conquistando a autonomia moral. Deveriam 
também ser defendidas das práticas “adultocêntricas” interiorizadas no 
âmbito escolar, com o intuito de organizarem, elas mesmas, a própria 
aprendizagem – traduzindo-se no centrar a aprendizagem na criança e 



192  Jenerton Arlan Schütz

nas suas necessidades e interesses. São discursos, todos eles, permeados 
de proibições. Proíbe-se expressões do tipo: aluno, disciplina, professor, 
ensino, conhecimento, escola, avaliação, atividades. O que é permitido 
e válido é aquilo que provém unicamente da criança e tudo o que não 
atrapalha o seu desenvolvimento natural e espontâneo.

Ademais, defende-se a tese de que os discursos pedagógicos abordados 
são, em última instância, antipedagógicos, uma vez que resultam na falta 
de razões para se ter e manter a própria instituição escolar; dispensam o 
professor de ter propriamente um saber, uma intencionalidade, uma vez 
que isso tudo é compensado pela espontaneidade das crianças; extinguem 
a educação escolar como um diálogo intergeracional; legitimam o ritmo 
espontâneo e natural da aprendizagem; destroem o próprio mundo comum 
ao não oferecer às novas gerações condições mínimas para assumirem a sua 
parte na reconstrução do mundo; passam a igualar os alunos e professores, 
e, com isso, anulam a importância de tutelar os mais novos; reservam um 
lugar à escola que é a própria razão do seu desprestígio.

Analogamente, no entender de Brayner (2008), sabemos que uma 
das críticas mais constantes feitas à educação escolar contemporânea é a 
sua incapacidade de tratar, no seu interior, a diversidade de demandas, 
de interesses, de motivações; seu atraso em relação à emergência de novos 
contextos sociais, culturais e econômicos; seu aspecto autoritário, em que 
os novos não são ouvidos nem respeitados em suas solicitações. Houve um 
tempo em que a passagem pela escola representava a promessa de inserção 
profissional para uns, de acesso aos postos de administração para outros, de 
capitalização simbólica e distinção social ou, simplesmente, de formação 
do “espírito”, o cuidado de si foucaultiano. Estas promessas, porém, já não 
são inteiramente realizáveis e, por exemplo, a relação entre escolaridade 
e empregabilidade tornou-se dramaticamente frágil e instável. Daí o fato 
de qualquer experiência escolar, que invista minimamente no respeito 
aos alunos, na escuta de sua palavra, no atendimento de suas urgentes 
necessidades, é logo vista como um caminho desejável e a ser perseguido, 
encontrando imediata recepção nos meios que, por razões muito diversas, 
são sensíveis aos problemas de uma sociedade particularmente complexa e 
às voltas com crescentes problemas de exclusão e desigualdade.

A ideia de querer emancipar as crianças, de colocar a infância como 
utopia retrospectiva de um tempo pleno e mais “puro”, como se compusesse 
com seus pares um mundo à parte do dos adultos, contudo, faz correr o 
risco de isolá-las. Tentados a acreditar que a liberdade, a cidadania e a 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 193  

autonomia devam ser outorgadas desde cedo, desconsideram que estas são 
fruto tardio de um longo período de disciplina, dedicação, aperfeiçoamento, 
autocontrole, autodisciplina. Parece-nos que a autonomia que era algo a se 
conquistar é, doravante, algo a se respeitar. Se educar significa conduzir os 
novos à conquista de sua autonomia, seja ela moral, emocional, cognitiva 
ou social, com os discursos contemporâneos já parece que estamos lidando 
com seres autônomos, e, pior, que realmente querem ser tratados como 
tais.

Obviamente que isso não significa negar as especificidades da 
infância, ou, ainda, negar o direito da fala, da expressão, da participação 
em determinadas decisões que dizem respeito à sua vida. De imediato, 
entretanto, é preciso elucidar algumas distinções que se impõem: o “direito 
à diferença92”, contido no fundo dos discursos analisados, não pode ser 
admitido como a autoafirmação narcísica de uma identidade fechada e 
impermeável. Além disso, é preciso também distinguir o direito à fala 
e à expressão – que são legítimas – com o teor daquilo que está sendo 
expressado. Ademais, não é o simples fato de falar, de dizer algo, que dá 
forma à criança, ao aluno, assim como aquilo que se denomina de cidadão, 
ou seja, que aparece por meio de seu discurso e somente se constitui 
quando um espaço-entre (espaço público) se forma mediante perspectivas 
que são distintas e plurais.

Nesse sentido, consideramos que este pretenso desejo de enfatizar 
somente aquilo que provém da criança, tal como propõem os discursos 
pedagógicos aqui criticados, pode impedir o necessário diálogo entre 
as gerações quando se toma as especificidades como uma muralha para 
edificar um mundo próprio para as crianças. Defendemos, durante a nossa 
escrita, que a relação entre adultos e crianças se baseia numa superioridade 
temporária, ou seja, nos adultos que representam o mundo e devem 
apresentá-lo aos recém-chegados. Ou, ainda, fazer da infância não um 
absoluto, ou uma essência, mas uma temporalidade. Por isso, conforme 
sugere Arendt, não se pode constituir uma superioridade absoluta, uma vez 
que isso impediria o novo.

92	 Como a escola passou a ser vista como o instrumento institucional de uma “socialização”, 
entendida como o domínio de uma racionalidade monológica e universalizante, imediatamente 
o “direito à diferença” foi, muitas vezes, traduzido, para o meio educativo, como direito de viver 
sua cultura de forma exclusiva, e qualquer formação para o desenvolvimento daquilo que Kant 
chamou de “mentalidade alargada” parece ser visto como uma variante da “violência simbólica” 
(BRAYNER, 2008).



194  Jenerton Arlan Schütz

Igualmente, importa destacar que essa novidade, ainda em fase de 
crescimento, formação e desenvolvimento, precisa do resguardo dos adultos. 
O desejo que este mundo se aprofunde e continue a existir para além da 
duração de uma vida, alimenta a vontade de educar as gerações vindouras. 
Primeiramente, para conhecer o mundo humano e se familiarizar com ele, 
é preciso inserir-se na linguagem, aprender com os outros e incorporar o 
legado histórico e cultural das gerações anteriores. É nesse lugar que se 
insere a educação; um lugar de encontro entre o velho e o novo. Forma-se, 
assim, a exigência de preservar uma herança e cuidar daqueles que vêm 
como novidade.

Destaca-se que as crianças, os recém-chegados, são forasteiros, 
estrangeiros, ainda não conhecem o mundo, chegaram “atrasados” e, por 
isso, não são responsáveis pelo mundo (ainda). Logo, é preciso familiarizá-
las com este mundo e o seu legado, tarefa sempre dos adultos, dos mais 
velhos, daqueles que já estão há mais tempo no mundo. Na educação 
escolar, especificamente, é o professor que tem a tarefa de familiarizar 
os novos com as heranças históricas: a literatura, as artes, as ciências, a 
filosofia, os valores e as práticas sociais, por meio dos quais foram legadas a 
compreensão do mundo e a possibilidade do surgimento de novas formas 
de expressão. Esse movimento de iniciação impede que cada nova geração 
tenha de começar da estaca zero.

Tratar a criança como pessoa não responsável é respeitá-la. Tratar 
a criança como pessoa responsável é arriscar destruí-la para sempre com 
uma carga que não se encontra apta a carregar. Ora, é em direção a isto que 
nos orientamos. Dito de outro modo, a temática da criança-cidadão, da 
criança igual ao adulto, da criança responsável e com condições políticas, 
instaura uma perigosa exposição da criança. A educação, em contrapartida, 
aparece como a tentativa, de certo modo, de retardar a nossa entrada no 
mundo, no sentido de impedir que sejamos lançados em experiências 
destruidoras antes de termos adquirido condições cognitivas, morais, 
psicológicas, emocionais etc., além de permitir que, ao terminar, possamos 
nos tornar “alguém”, como lembra Arendt. Tornar-se alguém tem a ver 
com a possibilidade de entrar no mundo de forma tranquila e segura.

De modo análogo, a educação é, nessa direção, sempre uma aposta 
na imprevisibilidade. Essa aposta exige a preparação dos novos para que, 
futuramente, tenham condições de assumir a responsabilidade por esse 
mundo em que estão chegando e que auxiliarão na sua construção. Assim, 
não educamos as crianças apenas em razão do processo vital ou para 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 195  

satisfazer seus desejos, mas, principalmente, para que, no futuro, possam 
fruir e recriar o mundo comum. Primeiramente, entretanto, sem ainda 
assumirem a responsabilidade por ele, precisam conhecê-lo. É nisso que 
consiste o ofício político da educação escolar. É por meio da educação 
escolar que o mundo se torna compreensível para a criança.

A escola, invenção dos adultos, configura-se como criação recente, 
capaz de manter o elo entre as gerações e de introduzir as novas no legado 
humano e comum. Para que sua especificidade possa ser garantida e 
realmente efetivada, contudo, ela precisa resguardar-se das necessidades 
exteriores e demandas de outra ordem – econômica, política, religiosa, 
familiar etc. Por isso, concordamos, juntamente com Arendt, que a escola 
se configura em um espaço intermediário, isto é, entre a família e o mundo 
público. É de sua especificidade o ensino, a transmissão e a apresentação 
do conhecimento acumulado pela humanidade. A transmissão cultural é 
constitutiva das sociedades humanas; é ela que possibilita novos inícios 
dentro da teia de relações que configura a nossa existência no mundo 
humano.

No momento em que se educa as crianças se está a permitir que 
aquilo que nos foi legado pelas gerações anteriores possa permanecer, 
ligando-nos a elas e mediando as nossas ações e relações. Nessa direção, 
pode-se considerar que a geração adulta está sempre em dívida para com 
aqueles que chegam e chegarão neste mundo; uma dívida, por assim dizer, 
fundamentalmente simbólica; uma dívida que se assenta na preocupação, 
responsabilização e comprometimento por parte dos adultos e de todos 
aqueles que se ocupam da educação das novas gerações.

Em virtude da democratização da sociedade e da dinâmica de 
igualização das condições, no entanto, as crianças são lançadas precocemente 
nos espaços de visibilidade e discussão, em uma sociedade que quer tratar 
todos – indiferente de suas experiências – como iguais. Podemos estar, 
com isso, possibilitando que todos “expressem” os seus pontos de vista, 
porém, estamos, também, decretando o fim da infância. Essa dinâmica 
de igualização, que tende a tratar todos como iguais, a pensar o outro 
sob o regime do mesmo, isto é, a mesma liberdade, os mesmos direitos, a 
mesma cidadania, o mesmo respeito, os mesmos espaços, não tem espaço 
para se reconhecer as diferenças geracionais, e as dificuldades em torno da 
educação das crianças inscreve-se, justamente, neste quadro problemático.

Os discursos pedagógicos que prezam pela horizontalidade e 
igualização nas relações pedagógicas minaram a própria autoridade 



196  Jenerton Arlan Schütz

docente, sobretudo na ideia de que aqueles que chegam antes no mundo 
precisam orientar aqueles que chegam depois. Aprofunda-se, com isso, a 
própria sensação de que a pedagogia não seja mais a arte de condução, de 
conduzir as crianças para a autonomia, autodisciplina, mas uma estranha 
ciência que exige às crianças que se (des)orientem entre os pares. Importa 
destacar, ainda, que não nos posicionamos contrários à necessidade de 
reconhecer as especificidades da infância em cada momento da vida, ou, 
ainda, que o professor entenda o modo como a criança raciocina, apreende 
o mundo, reage aos contatos entre pares, etc., porém defendemos a tese de 
que o adulto é a chave para compreender a criança. Não se trata, portanto, 
de aceitar passivamente o subjetivismo.

A desresponsabilização em relação aos filhos, a resistência em 
assumir e cumprir os deveres adultos, o culto de uma juventude sempre 
prolongada expresso em termos de uma obsessiva corporeidade que esteja 
vinculada com a moda da vez, cirurgias estéticas, consumo incontrolável 
de medicamentos rejuvenescedores e regeneradores, cultura dos likes, todos 
estes – e tantos outros –, todavia, referem-se a um individualismo narcísico 
que podemos interpretar como a manifestação, no adulto, do egocentrismo, 
habitualmente associado à criança; a infantilização dos adultos está 
em voga. Diante de tudo isso, é quase “natural” que o ofuscamento de 
fronteiras tenha atingido a educação escolar. Não é outra a razão, por 
exemplo, que permite falar de “criança-cidadã”. Identificamos aqui este 
movimento como um modo de se desresponsabilizar e de enfraquecer a 
responsabilidade adulta para com as próprias crianças; os adultos “lavaram 
as mãos”, no dizer arendtiano.

Nessa direção, é preciso pensar, seriamente, no mundo que 
deixaremos para aqueles que virão depois de nós. Somos nós, adultos, 
que precisamos assumir a responsabilidade pelos rumos do mundo, e a 
educação escolar é a possibilidade de os professores e adultos manifestarem 
o amor ao mundo e de se responsabilizarem por ele; é a possibilidade de 
amarem as crianças sem expulsá-las de seu mundo nem as abandonar 
aos seus próprios recursos. Torna-se fundamental, na especificidade da 
educação escolar, oferecer às crianças as condições materiais e espirituais 
para que possam e consigam, quando adultos, assumir e desenvolver suas 
responsabilidades e iniciativas cidadãs. Esta é, a nosso ver, a especificidade 
da escola republicana, instituição preocupada com o processo de formação 
humana que permite à cada criança o acesso aos saberes historicamente 
produzidos, além de potencializar cada um, na sua singularidade, a poder 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 197  

fazer escolhas que propiciem uma introdução nos espaços em que a própria 
vida se decide.

Por isso, a escola republicana é a única que permite pensar o futuro 
como realização crítica de sua própria instituição presente. Pelo fato de 
essa crítica das leis e das instituições ser orientada pela preocupação do 
bem comum, a educação escolar não tem a ver com consagrar as opiniões 
estabelecidas ou as convicções fechadas93, mas o contrário, submetê-las ao 
exame livre das sucessivas gerações, na aposta de que sejam, cada vez mais, 
ilustradas. É aí que o conhecimento escolar joga papel fundamental.

O conhecimento compartilhado na e pela escola é a base para 
uma república justa e sustentável. Os cidadãos que são educados juntos 
(instrução pública) compartilham de um entendimento do bem comum, 
de um mundo comum. A escola é, também, o lugar onde a sociedade pode 
se renovar, se libertar e oferecer seu conhecimento e experiência como um 
bem comum, a fim de tornar possível a formação humana. É mediante a 
educação escolar que somos puxados da “direção natural”, pois a formação 
humana consiste na inserção nas construções simbólicas que articulam o 
mundo humano comum.

Saviani (2011) lembra-nos que a escola não serve para reiterar o 
cotidiano, mas para revelar os aspectos específicos das relações sociais que 
se ocultam sob fenômenos que se mostram à nossa realidade imediata. A 
escola deve levar cada nova geração a participar da visibilidade conquistada 
pelas gerações precedentes. Os novos devem tornar-se capazes de ver o que 
viram os velhos. Ou, como escreve Pombo (2002), o olhar dos novos deve 
alargar-se a novas paisagens sem deixar de se enternecer com isso.

É por intermédio do conhecimento escolar que se possibilita o 
alargamento do horizonte de pensamento e a compreensão dos alunos. 
É o conhecimento escolar que permite que os alunos se emancipem das 
conjunturas a que estão submetidos, vindo, assim, a se emanciparem 
da experiência que possuem, podendo compreender melhor o mundo, 
interpretá-lo e atuar sobre ele de uma forma mais aprofundada. No 
entendimento de Carvalho (2013), as escolas iniciam os mais novos 
em heranças simbólicas capazes de dar inteligibilidade à experiência 
humana e durabilidade ao mundo comum. É para isso que elas servem: 

93	 Importa destacar que o conhecimento que a escola transmite está para além das opiniões dos 
alunos. Não se pode, por isso, “[...] permitir aos alunos acreditarem que suas opiniões estão 
no mesmo nível daqueles que se debruçaram boa parte de sua vida na produção de resultados 
científicos. Ao aceitar esse ‘relativismo’ desqualificamos a instituição que veicula este saber e os 
profissionais especializados responsáveis pelo seu ensino” (FENSTERSEIFER, 2013, p. 135).



198  Jenerton Arlan Schütz

transmitir esse conhecimento que empodera, o qual é capaz de ampliar o 
conhecimento individual do aluno a partir do que ele ainda não conhece. 
Precisamos nos preocupar com uma educação de qualidade e justa, 
objetivando o conhecimento como eixo que articula as atividades, sempre 
com intencionalidade. É assim que garantimos o direito das crianças ao 
seu desenvolvimento integral, bem como a especificidade da docência no 
interior da instituição.

Em virtude, porém de toda dinamização das tecnologias, redes, 
informações etc., tem-se um desprezo e desinteresse pelo conhecimento 
escolar e pelo que consideramos ser um aprendizado conceitual. O resultado 
de tudo isso é um fechamento de horizontes, um desprezo brutal de todo 
patrimônio cultural público herdado. Sabemos que o conhecimento 
escolar precisa dialogar com o mundo, principalmente em uma época que 
apresenta sérias dificuldades para pensar a herança, o legado, a descendência, 
a dívida com os nossos antepassados. Uma época em que as pessoas não 
parecem estar surpreendidas com a própria ignorância e não só não sabem, 
mas também possuem um estranho orgulho por não saberem (ignorância 
militante), por não lerem, por não estarem muito interessadas em nada.

Ofusca-se, nesse movimento, a própria artificialidade da escola. Na 
história humana todas as sociedades tiveram aprendizagem, porém nem 
todas tiveram escolas. A ideia do desenvolvimento natural, descontraído, 
espontâneo e sem interditos, está tão arraigada nos discursos pedagógicos 
contemporâneos que se torna difícil compreender a própria especificidade 
da instituição escolar. Estaríamos no momento de ressuscitar a tese da 
desescolarização, ou, então, o fim da escola, como quisera Illich?

Quem sabe o pensar seja, no movimento aqui empreendido, pensar 
de novo uma velha palavra, pensar velhos conceitos, pois, como vimos, 
muitos pensam a escola como uma instituição obsoleta e o professor 
como alguém antiquado, ineficaz e aborrecido. É a velha crítica da escola 
tradicional, aquela que muitos aprendem logo no primeiro dia em que 
entram nos cursos superiores de Licenciatura e que se constitui uma 
espécie de automatismo discursivo. Seguindo a lógica da mercantilização 
do conhecimento, considera-se que as teorias e vocabulários superam e, ao 
mesmo tempo, deixam obsoletos, antiquados e desvalorizados os conceitos 
e as teorias em que os próprios enunciadores haviam se formado.

Por vezes, os discursos pedagógicos contemporâneos parecem 
estar mais preocupados em ensinar a viver e como se deveria viver, do que 
propriamente mostrar o mundo aos novos. Hannah Arendt, como vimos, 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 199  

já havia detectado esse problema na matriz da cultura moderna. Quando 
os professores são tomados por essa perspectiva, a escola e a sala de aula 
passam a alojar um conjunto de palavras que, muitas vezes, dizem muito 
pouco e aumentam a ruptura com o próprio mundo comum. Dito de 
outro modo, anulam a curiosidade e o apetite pelo mundo. O que a escola 
faz, e espera-se que professor saiba fazer, é evitar que o mundo se feche, que 
passe a ser considerado apenas a partir das convicções fechadas de cada um, 
ou que lhe falte um sentido. Por isso, para Arendt (2013, p. 239), mostrar 
o mundo para os recém-chegados é sempre tarefa dos mais velhos, pois 
são eles que já participaram ou estão participando do percurso do mundo 
e são corresponsáveis por ele – “face à criança é como se o professor fosse 
um representante de todos os habitantes adultos, apontando os detalhes 
e dizendo à criança: – Isso é o nosso mundo”94. Somente por meio da 
familiarização dos novos com o legado humano é que possibilitamos o 
surgimento de novas formas de expressão.

É necessário recordar o que Arendt (2013) compreende por “a 
essência da educação é a natalidade”. Para ela, é a partir da natalidade que 
se revela o sentido da educação no mundo – seja na razão de existir ou no 
seu movimento em determinada direção, a saber, a chegada da criança, 
que impõe a condição de ser novo até o pertencimento ao mundo que 
a antecede. Destarte, a educação escolar pode ser compreendida como o 
traço que conduz a criança de um ponto a outro, isto é, os novos na direção 
do mundo e o mundo na direção dos novos.

A educação escolar deve permitir sempre essa aproximação, no 
sentido da responsabilidade que as pessoas passam a assumir pelo mundo 
para conquistar a sua condição mundana. Não basta estar no mundo; é 
necessário, também, que se receba uma herança dos mais velhos. Dessa 
forma, a natalidade diz respeito à relação entre os que nascem e o mundo 
já existente, à possibilidade e à capacidade que temos de constantemente 
nos atualizarmos, de fazermos o novo por intermédio da ação no mundo. 
Desse modo, são os novos, os recém-chegados, que podem transformar e 
aperfeiçoar o mundo humano, fazendo o enfrentamento com um mundo 
que já existe e que deverá ser apresentado a eles por meio da educação 
escolar, afinal, ninguém chega a ser humano sozinho; nos tornamos 
humanos com os outros, contagiados pelos outros.

94	 Isso tem a ver com instigar a criança a olhar par ao mundo indicado e não apenas para o dedo 
que indica.



200  Jenerton Arlan Schütz

É tarefa da educação escolar, portanto, contribuir para que os 
recém-chegados possam fazer parte dela, de modo que a existência, seus 
atos e suas palavras ganhem novos sentidos. Nas palavras de Arendt (2010), 
embora devamos morrer, não nascemos para morrer, mas para começar 
algo novo. Somos todos um começo!

Finalizamos relembrando que uma crise, segundo Arendt (2013), 
só é desastrosa se quisermos enfrentá-la com ideias prontas, com clichês. O 
desafio que temos, a cada tempo, de acolher as novas gerações no mundo, 
pode nos colocar em crise, ou seja, precisamos emitir julgamentos, tomar 
decisões e agir. Não podemos ignorar a relevância desta tarefa política e 
educacional, algo que, dado a grandeza da responsabilidade, deveria ser 
enfrentada no campo do debate das ideias e com ações partilhadas. Nossa 
expectativa neste livro, ao adentrar nesse debate, é auxiliar a produzir algum 
discernimento, jamais substituir o pensamento e a ação destes sujeitos, que 
por não terem um lugar no mundo, se põem a construí-lo. Mas não só 
isso, precisam, na condição de adultos, de educadores, não se eximirem da 
responsabilidade de parir para o mundo aqueles que pariram para a vida.



REFERÊNCIAS

ABRAMOWICZ, A.; OLIVEIRA, F. de. A sociologia da infância no 
Brasil: uma área em construção. Revista do Centro de Educação, Santa 
Maria, v. 35, n. 1, p. 39-52, 2010.

AGOSTINHO, K. A. Creche e pré-escola é “lugar” de criança? In: 
MARTINS FILHO, A. J. (org.). Criança pede respeito: ação educativa 
na creche e na pré-escola. 2. ed. Porto Alegre: Mediação, 2015.

AGOSTINHO. K. A. A docência na Educação Infantil com a 
participação das crianças. Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 27, n. 2, 
p. 375-388, maio/ago. 2020.

ALMEIDA, V. S. Educação em Hannah Arendt: entre o mundo deserto 
e o amor ao mundo. São Paulo: Cortez, 2011.

ARCE, A. O jogo e o desenvolvimento infantil na teoria da atividade 
e no pensamento educacional de Friedrich Froebel. Cadernos Cedes, 
Campinas, v. 24. n. 62, p. 9-25, 2004.

ARCE, A. O Referencial Curricular Nacional para a Educação Infantil 
e o espontaneísmo: (re)colocando o ensino como eixo norteador 
do trabalho pedagógico com crianças de 4 a 6 anos. In: ARCE, A.; 
MARTINS, L.M. (org.). Quem tem medo de ensinar na Educação 
Infantil? Em defesa do ato de ensinar. 3. ed. Campinas: Alínea, 2013, p. 
13-38.

ARENDT, H. Entre o passado e o futuro. Tradução Mauro W. Barbosa. 
7. ed. São Paulo: Perspectiva, 2013.

ARENDT, H. O que é política? Tradução Reinaldo Guarany. 5. ed. Rio 
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004a.

ARENDT, H. Responsabilidade e julgamento. Tradução Rosaura 
Einchenberg. São Paulo: Companhia das Letras, 2004b.

ARENDT, H. A condição humana. Tradução Roberto Raposo. Revisão 
e apresentação Adriano Correia. 11. ed. rev. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2010.

ARENDT, H. Sobre a revolução. Tradução Denise Bottmann. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2011.

ARENDT, H. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Tradução 



202  Jenerton Arlan Schütz

de Cesar A. R. de Almeida. 6. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2017.

ARROYO, M. O significado da infância: criança. Revista do Professor 
de Educação Infantil, Brasília, n. 28, p. 17-21, 1995.

AZANHA, J. M. F. Democratização do ensino: vicissitudes da ideia no 
ensino paulista. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 30, n. 2, p. 335-344, 
2004.

BARBOSA, Maria Carmem. Educação infantil na Itália: quatro 
publicações da Editora Artes Médicas. Pro-posições. Revista da 
Faculdade de Educação/UNICAMP, vol. 10, n 1 (28),  p. 195-197, 
1999.

BENVENUTI, E. Educação e política em Hannah Arendt: um sentido 
político para a separação. 2010. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010.

BIESTA, G. Para além da aprendizagem: educação democrática para 
um futuro humano. Tradução Rosaura Eichenberg. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2013. (Coleção educação: experiência e sentido).

BOUFLEUER, J. P.; FENSTERSEIFER, P. E. A re-configuração 
da dialética pedagógica com vistas a uma formação emancipadora. 
Currículo sem Fronteiras, v. 10, n. 2, p. 259-267, 2010.

BOUFLEUER, J. P. Aprendizagem em situação pedagógica e na 
mediação da docência. In: SANTIAGO, Anna Rosa Fontella; FEIL, 
Iselda Teresinha Sausen; ALLEBRANDT, Lídia Inês (org.). O curso de 
pedagogia da Unijuí – 55 anos. Ijuí: Editora Unijuí, 2013. p. 103-121.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Presidência 
da República. 5 de outubro de 1988. Brasília, DF, 1990a.

BRASIL. Estatuto da Criança e do Adolescente, Câmera dos 
Deputados, Lei no 8.069, de 13 de julho de 1990. DOU de 16/07/1990 
– ECA. Brasília, DF, 1990b.

BRASIL. Lei nº 9.394. Estabelece as Diretrizes e Bases da Educação 
Nacional, de 20 de dezembro de 1996. Presidência da República. Brasília, 
DF, 1996.

BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto. Secretaria de Educação 
Fundamental. Referencial curricular nacional para a educação 
infantil. Brasília: MEC; SEF, 1998. V. I, II e III.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 203  

BRASIL. Ministério da Educação (MEC). Secretaria de Educação Básica 
(SEB). Práticas cotidianas na Educação Infantil: bases para a reflexão 
sobre as orientações curriculares. Brasília: MEC; SEB; UFRGS, 2009.

BRAYNER, F. Educação e republicanismo: experimentos arendtianos 
para uma educação melhor. Brasília: Liber Livro, 2008.

BRAYNER, F. Fundamentos da educação: crise e reconstrução. 
Campinas: Mercado de Letras, 2015.

BUEB, B. Elogio à disciplina: um texto polêmico. Tradução de Luciane 
Leipnitz. Porto Alere: Artmed, 2008.

BUSS-SIMÃO, M. Antropologia da criança: uma revisão da literatura de 
um campo em construção. Revista Teias, v. 10, n. 20, p. 1-16, 2009.

CAMPOS, M. M. Educar e cuidar: questões sobre o perfil do 
profissional de Educação Infantil. In: BRASIL. Ministério da Educação 
e do Desporto. Secretaria de Educação Fundamental. Coordenação de 
Educação Infantil. Por uma política de formação do profissional de 
Educação Infantil. Brasília: MEC; SEF; COEDI, p. 32-42, 1994.

CAMPOS, M. M. Infância como construção social: contribuições do 
campo da pedagogia. In: VAZ, A.; MOMM, C. M. Educação infantil e 
sociedade: questões contemporâneas. Nova Petrópolis: Nova Harmonia, 
2012. p. 11-21.

CARVALHO, R. S. de; FOCHI, P. S. Pedagogia do cotidiano: 
reivindicações do currículo para a formação de professores. Em Aberto, 
Brasília, v. 30, n. 100, p. 23-42, 2017.

CARVALHO, J. S. F. de; CUSTÓDIO, C. de O. (org.). A crise na 
educação e o mundo moderno. São Paulo: Intermeios; Fapesp, 2017.

CARVALHO, J. S. F. de. Construtivismo: uma pedagogia esquecida da 
escola. Porto Alegre: Artmed, 2001.

CARVALHO, J. S. F. de. Educação, uma herança sem testamento: 
diálogos com o pensamento de Hannah Arendt. São Paulo: Perspectiva: 
Fapesp, 2017.

CARVALHO, J. S. F. de. Política e educação em Hannah Arendt: 
distinções, relações e tensões. Educ. Soc., Campinas, v. 35, n. 128, p. 
629-982, 2014.

CARVALHO, J. S. F. de. A liberdade educa ou a educação liberta? Uma 
crítica das pedagogias da autonomia à luz do pensamento de Hannah 



204  Jenerton Arlan Schütz

Arendt. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 36, n. 3, p. 839-851, set./
dez. 2010.

CARVALHO, J. S. F. de Reflexões sobre educação, formação e esfera 
pública. Porto Alegre: Penso, 2013.

CASTELLO, L. A.; MÁRSICO, C. T. Oculto nas palavras: dicionário 
etimológico para ensinar e aprender. Tradução Ingrid Müller Xavier. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2007.

CERIZARA, A. B. Educar e cuidar: por onde anda a Educação Infantil? 
Revista Perspectiva, Florianópolis, v. 17, n. especial, p. 11-21, 1999.

CÉSAR, M. R. de A.; DUARTE, A. Hannah Arendt: pensar a crise da 
educação no mundo contemporâneo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 
36, n. 3, p. 823-837, 2010.

CHARLOT, Bernard. A mistificação pedagógica: realidades sociais e 
processos ideológicos na teoria da educação. Tradução de Maria José do 
Amaral Ferreira. Edição Revista e Ampliada. São Paulo: Cortez, 2013.

CHAVES, R. Propagandas são um termômetro para medir nossa 
evolução social. Gaúcha ZH. 2020. Disponível em: https://
gauchazh.clicrbs.com.br/cultura-e-lazer/almanaque/noticia/2020/02/
propagandas-sao-um-termometro-para-medir-nossa-evolucao-social-
ck6moaioz0jb901qd5a8k1v52.html. Acesso em: 16 fev. 2020.

COHN, C. Antropologia da criança. São Paulo: Jorge Zahar, 2005.

CONDORCET, M.-J. A. N. de C. M. de. Cinco memórias sobre a 
instrução pública. São Paulo: Editora da Unesp, 2008.

CORREIA, A. Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre educação 
e política em Hannah Arendt. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 36, n. 
3, p. 811-822, 2010.

CORSARO, W. A. A reprodução interpretativa no brincar ao “faz-
de-conta” das crianças. Educação, Sociedade e Cultura: Revista da 
Associação de Sociologia e Antropologia da Educação, Porto, v. 17, p. 
113-134, 2002.

CORSARO, W. A. Entrada no campo, aceitação e natureza da 
participação nos estudos etnográficos com crianças pequenas. Revista 
Educação e Sociedade, v. 26, n. 91. p. 443-464, 2005.

CORSARO, W. A. Reprodução interpretativa e cultura de pares. In: 
MÜLLER, F.; CARVALHO, A. M. A. (org.). Teoria e prática na 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 205  

pesquisa com crianças: diálogos com Willian Corsaro. São Paulo: 
Cortez, p. 31-50, 2009.

CORSARO, W. A. Sociologia da infância. Tradução Lia Gabriele 
R. Reis. Revisão Maria Letícia B. P. Nascimento. 2. ed. Porto Alegre: 
Artmed, 2011.

CUSTÓDIO, Crislei de Oliveira. Educação e mundo comum em 
Hannah Arendt: reflexões e relações em face da crise do mundo 
moderno. 2011. 134 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa 
de Pós-Graduação em Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2011.

DELGADO, A. C. C. A emergência da sociologia da infância em 
Portugal. Revista Educação, edição especial, p. 14-27, 2012.

DUARTE, N. A anatomia do homem é a chave da anatomia do macaco: 
a dialética em Vigotski e em Marx e a questão do saber objetivo na 
educação escolar. Educação & Sociedade, ano XXI, n.71, p. 79-115, jul. 
2000.

DUARTE, E. M. Educational Thinking and the Conservation of the 
Revolutionary. Teachers College Record. v. 112, n. 2. p. 489-510, 2010.

DUSSEL, I.; MASSCHELEIN, J.; SIMONS, M. A politização e a 
popularização como domesticação da escola: contrapontos latino-
americanos. In: LARROSA, J. Elogio da escola. Tradução Fernando 
Coelho. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. p. 147-160. (Coleção 
educação: experiência e sentido).

EBY, F. A história da educação moderna: teoria, organização e práticas 
educacionais. Porto Alegre: Globo, 1976. 

ENKVIST, I. Repensar a educação. Tradução Daniela Trindade. São 
Paulo: Bunker, 2014.

FARIA, A. L. G.; FINCO, D. (org.). Sociologia da infância no Brasil. 
Campinas: Autores Associados, 2011.

FARIA, A. L. G. O direito à infância: Mário de Andrade e os parques 
infantis para as crianças de família operária na cidade de São Paulo 
(1935-1938). 1994. 217 f. Tese (Doutorado) – Universidade de São 
Paulo, Faculdade de Educação, São Paulo, 1994.

FARIA, A. L. G. Educação pré-escolar e cultura: para uma pedagogia 
da Educação Infantil. Campinas: Editora da Unicamp; São Paulo: 
Cortez, 1999.



206  Jenerton Arlan Schütz

FARIA, A. L. G.; DEMARTINI, Z. de B. F.; PRADO, P. D. (org.). 
Por uma cultura da infância: metodologia de pesquisa com crianças. 
Campinas: Autores Associados, 2002.

FENSTERSEIFER, P. E. A responsabilidade social da educação 
escolar (ou “A escola como instituição republicana”). In: MASS, A. K.; 
ALMEIDA, A. L.; ANDRADE, Elisabete (org.). Linguagem, escrita e 
mundo. Ijuí, RS: Editora Unijuí, 2005. p. 151-160.

FENSTERSEIFER, P. E. Função da escola pública. In: SANTIAGO, 
Anna Rosa Fontella; FEIL, Iselda Teresinha Sausen; ALLEBRANDT, 
Lídia Inês (org.). O curso de pedagogia da Unijuí – 55 anos. Ijuí: 
Editora Unijuí, 2013. p. 123-147.

FERREIRA, M. Do “avesso” do brincar ou... as relações entre pares, as 
rotinas da cultura infantil e a construção da(s) ordem(ens) social(ais) 
instituinte(s) das crianças no Jardim de Infância. In: SARMENTO, 
M. J.; CERISARA, A. B. (org.). Crianças e miúdos: perspectivas 
sociopedagógicas na infância e educação. Porto: ASA, 2004.

FINCO, D. Educação infantil, espaços de confronto e convívio 
com as diferenças: análise das interações entre professoras e meninas 
e meninos que transgridem as fronteiras de gênero. 2010. 198 f. Tese 
(Doutorado) – Universidade de São Paulo (USP), Programa de Pós-
Graduação da Faculdade de Educação, São Paulo, 2010.

FINCO, D. Campo de experiência educativa e programação pedagógica 
na escola da infância. In: FINCO, D.; BARBOSA, M. C. S.; FARIA, 
A. L. G. de. (org.). Campos de experiências na escola da infância: 
contribuições italianas para inventar um currículo de Educação Infantil 
brasileiro. Campinas: Leitura Crítica, 2015.

FINCO, D.; BARBOSA, M. C. S.; FARIA, A. L. G. de. Conversações de 
ponta-cabeça sobre crianças pequenas para além da escola. In: FINCO, 
D.; BARBOSA, M. C. S.; FARIA, A. L. G. de. (org.). Campos de 
experiências na escola da infância: contribuições italianas para inventar 
um currículo de Educação Infantil brasileiro. Campinas: Leitura Crítica, 
2015.

FLICKINGER, H-G. A caminho de uma pedagogia hermenêutica. 
Campinas, SC: Autores Associados, 2010. (Coleção educação 
contemporânea).

GAGNEBIN, J. M. Infância e pensamento. In: GAGNEBIN, J. M. Sete 
aulas sobre linguagem, memória e história. Rio de Janeiro: Imago, 
2005.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 207  

GARCIA, C. B. Considerações sobre república, democracia e educação. 
Contexto & Educação, n. 82, Ano XXIV, p. 189-204, 2009.

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989.

GOLDING, W. O senhor das moscas. São Paulo: Abril Cultural, 1984.

GONÇALVES, S. R. V. A pedagogia da infância como perspectiva para 
a formação de professores: um estudo a partir do curso de pedagogia da 
Furg. Revista Holos, ano 30, v. 4, p. 521-532, 2014.

GONZÁLEZ, F. J.; FENSTERSEIFER, P. E. Entre o “não mais” e o 
“ainda não”: pensando saídas do não-lugar da EF Escolar I. Cadernos de 
Formação RBCE, p. 9-24, set. 2009.

GORDON, M. Hannah Arendt on Authority: conservatism in 
education reconsidered. Educational Theory, v. 49, n. 2, p. 161-180, 
1999.

GUILLOT, G. O resgate da autoridade em educação. Tradução Patrícia 
Chittoni Ramos Reuillard. Porto Alegre: Artmed, 2008.

GUSDORF, G. Professores, para quê? Para uma pedagogia da 
pedagogia. Tradução João Bernard da Costa e António Ramos Rosa. 
Lisboa: Moraes, 1973.

HERMANN, N. Hermenêutica e educação. Rio de Janeiro: DP&A, 
2003.

HERMENAU, F. Agir no espaço pedagógico: distinções segundo 
Hannah Arendt. In: DALBOSCO, C. A.; FLICKINGER, H-G. 
Educação e maioridade: dimensões da racionalidade pedagógica. São 
Paulo: Cortez; Passo Fundo: Ed. da Universidade de Passo Fundo, 2005.

JAMES, A.; PROUT, A. Hierarquia, fronteira e agência: para uma 
perspectiva teórica sobre a infância. In: FERREIRA, M.; SARMENTO, 
M. J. (org.). Antropologia de textos em sociologia da infância. Porto: 
ASA, 2004.

KANT, I. Sobre a pedagogia. Tradução Francisco C. Fontanella. 2. ed. 
Piracicaba: Unimep, 1999.

KISHIMOTO, T. M. Pedagogia e a formação de professores(as) de 
Educação Infantil. Pro-Posições, v. 16, n. 3, p. 181-193, 2005.

KISHIMOTO. T. M.; PINAZZA, M. A. Froebel uma pedagogia 
do brincar para a infância. In: OLIVEIRA-FORMOSINHO, J.; 
KISHIMOTO, T. M.; PINAZZA, M. A. (org.). Pedagogia(s) da 



208  Jenerton Arlan Schütz

infância: dialogando com o passado reconstruindo o futuro. Porto 
Alegre: Artmed, 2007.

KRAMER, S.; LEITE, M. I. (org.). Infância: fios e desafios da pesquisa. 
São Paulo: Papirus, 1998.

KUHLMANN JR., M. Educação Infantil e currículo. In: FARIA, A. L. 
G. de; PALHARES, M. S. (org.). Educação infantil pós-LDB: rumos e 
desafios. Campinas, SP: Autores Associados; FE; UNICAMP; São Carlos: 
UFSCar; Florianópolis: UFSC, 1999. p. 51-65.

LA TAILLE, I. de. Limites: três dimensões educacionais. 2. ed. São 
Paulo: Ática, 1999.

LAJONQUIÈRE, L. de. Infância e ilusão (psico)pedagógica: escritos 
de psicanálise e educação. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999.

LAJONQUIERE, L. de. Sigmund Freud, a educação e as crianças. 
Estilos Clin. [online]., vol.7, n.12, pp. 112-129, 2002.

LAJONQUIÈRE, L. de. Educação e infanticídio. Educação em Revista, 
Belo Horizonte, v. 25, n. 1, p. 165-177, 2009.

LARROSA, J. Esperando não se sabe o quê: sobre o ofício de professor. 
Tradução de Cristina Antunes. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2018. (Coleção Educação: Experiência e Sentido). 

LEE, N. Vozes das crianças, tomada de decisão e mudança. In: 
MÜLLER, F. (org.). Infância em perspectiva: políticas, pesquisas e 
instituições. São Paulo: Cortez, 2010. p. 42-64.

LIPOVESTKY, G. A estetização do mundo: viver na era do capitalismo 
artista. Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Companhia das Letras, 
2015.

MALAGUZZI, L. História, ideias e filosofia básica. In: EDWARDS, 
C.; GANDINI, L.; FORMAN, G. As cem linguagens da criança: a 
abordagem de Reggio Emilia na educação da primeira infância. Porto 
Alegre: Artmed, 1999.

MARQUES, M. O. Conhecimento e Educação. Ijuí: Unijuí Ed., 1988. 
(Coleção Educação; v. 6).

MARQUES, M. O. A formação do profissional da educação. Ijuí: 
Editora Unijuí, 1992. (Coleção educação; v. 13).

MARQUES, M. O. A aprendizagem na mediação social do aprendido 
e da docência. 3. ed. rev. Editora Unijuí, 2006. (Coleção Mario Osorio 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 209  

Marques; v. 4).

MARTINS FILHO, A. J. (org.). Criança pede respeito: ação educativa 
na creche e na pré-escola. 2. ed. Porto Alegre: Mediação, 2015. 

MARTINS FILHO, A. J.; MARTINS FILHO, L. J. “Formação ou 
Conformação?” Crítica à Negação ao “Ato de Ensinar” na Educação 
Infantil. Revista Tempos e Espaços em Educação, v. 1, p. 7-14, jul./dez. 
2008.

MASSCHELEIN J.; SIMONS M. Em defesa da escola: uma questão 
pública. Tradução Cristina Antunes. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2017. (Coleção educação: experiência e sentido).

MASSCHELEIN, J.; SIMONS, M. A pedagogia, a democracia, 
a escola. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2014. (Coleção 
educação: experiência e sentido).

MONÇÃO, M. A. G. Educação infantil e gestão democrática: desafios 
do cotidiano para a garantia dos direitos das crianças. Comunicações, 
Piracicaba, v. 26, n. 3, p. 167-189, set./dez. 2019.

MONTANDON, C. Sociologia da infância: balanço dos trabalhos em 
língua inglesa. Cadernos de Pesquisa, n. 112, p. 33-60, 2001.

MORENO, C. O prazer das palavras: um olhar bem-humorado sobre a 
Língua Portuguesa. 1. ed. Porto Alegre: RS: L&PM, 2013.

MOTTA, F. M. N. De crianças a alunos: transformações sociais na 
passagem da educação infantil para o Ensino Fundamental. Educação e 
Pesquisa, São Paulo, v. 37, n. 1, p. 157-173, 2011.

MOTTA, F. M. N. De crianças a alunos: a transição da educação 
infantil para o ensino fundamental. São Paulo: Cortez, 2013.

NARODOWSKI, M. Adeus à infância: e à escola que a educava. In: 
SILVA, L. H. da (org.). A escola cidadã no contexto da globalização. 
Petrópolis: Vozes, 1998. p. 172-177.

NASCIMENTO, M. L.; MORAIS, C. G. P. de. (In) visibilidade das 
crianças imigrantes na cidade de São Paulo: questões para pensar a 
cidadania da pequena infância. Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 27, 
n. 2, p. 437-458, maio/ago. 2020.

OLIVEIRA-FORMOSINHO, J.; KISHIMOTO, T. M.; PINAZZA, 
M. A. (org.). Pedagogia(s) da infância: dialogando com o passado, 
construindo o futuro. Porto Alegre: Artmed, 2007.



210  Jenerton Arlan Schütz

OLIVEIRA-FORMOSINHO, J.; J. FORMOSINHO. Perspectiva 
pedagógica da Associação Criança: Pedagogia-em-Participação. In: 
KISHIMOTO, T. M.; OLIVEIRA-FORMOSINHO, J. Em busca da 
pedagogia da infância: pertencer e participar. Porto Alegre: Penso, 2013. 
p. 188-216. 

OLIVEIRA-FORMOSINHO, J.; LINO, D. M. B. da C. Os papéis das 
educadoras: as perspectivas das crianças. Educ. Foco, Juiz de Fora, v. 13, 
n. 2, p. 9-29, 2009.

OLIVEIRA-FORMOSINHO, J. Pedagogia(s) da infância: reconstruindo 
uma práxis da participação. In: OLIVEIRA-FORMOSINHO, J.; 
KISHIMOTO, T. M.; PINAZZA, M. A. (org.). Pedagogia(s) da 
infância: dialogando com o passado, construindo o futuro. Porto Alegre: 
Artmed, 2007. p. 13-36.

PETERS, R. S. Educação como iniciação. In: ARCHAMBAULT, R. D. 
Educação e análise filosófica. Tradução Carlos Eduardo Guimarães e 
Maria da Conceição Guimarães. São Paulo: Saraiva, 1979. p. 101-130.

PINAZZA, M. A. John Dewey: inspirações para uma pedagogia da 
infância. In: OLIVEIRA-FORMOSINHO, J.; KISHIMOTO, T. M.; 
PINAZZA, M. A. (org.). Pedagogia(s) da infância: dialogando com o 
passado, construindo o futuro. Porto Alegre: Artmed, 2007. p. 65-94.

PINTO, M.; SARMENTO, M. J. (org.). As crianças contextos e 
identidades: processos de mediação com crianças em idade pré-escolar. 
Braga: Centro de Estudos da Criança, 1997.

PLATÃO. A República. Tradução Eduardo Menezes. São Paulo: Hemus, 
1970.

POMBO, O. A escola, a recta e o círculo. Lisboa: Relógio D’Água 
Editores, 2002.

PRADO, P.D. Contrariando a idade: condição infantil e relações 
etárias entre crianças pequenas da educação infantil. Tese (doutorado 
em Educação) - Faculdade de Educação da Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas, 2006.

PROUT, A. Reconsiderando a nova sociologia da infância. Cadernos de 
Pesquisa, v. 40, n. 141, p. 729-750, 2010.

QUINTEIRO, J. Infância e escola: uma relação marcada por 
preconceitos. 2000. 208 f. Tese (Doutorado em Educação) – 
Universidade Estadual de Campinas, Faculdade de Educação, Campinas, 



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 211  

2000.

QUINTEIRO, J. Sobre a emergência de uma sociologia da infância: 
contribuições para o debate. Revista Perspectiva, Florianópolis, v. 20, n. 
Especial, p. 137-162, 2002.

QUINTEIRO, J. Infância e educação no Brasil: um campo de estudos 
em construção. In: FARIA, A. L. G.; DEMARTINI, Z. de B. F.; 
PRADO, P. D. (org.). Por uma cultura da infância: metodologias de 
pesquisa com crianças. 3. ed. Campinas: Autores Associados, 2009, p. 
19-47. (Coleção educação contemporânea).

QVORTRUP, J. Infância e política. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 
40, n. 141, p. 77-792, 2010.

RAUPP, M. D. Concepções de formação das professoras de Educação 
Infantil na produção científica brasileira. In: VAZ, Alexandre; 
MOMM, Caroline Machado. Educação infantil e sociedade: questões 
contemporâneas. Nova Petrópolis: Nova harmonia, 2012. p. 139-156.

RECH, I. P. F. A “hora da atividade” no cotidiano das instituições. In: 
MARTINS FILHO, A. J. (org.). Criança pede respeito: ação educativa 
na creche e na pré-escola. 2. ed. Porto Alegre: Mediação, 2015. p. 175-
213.

ROCHA, E. A. C. A pesquisa em Educação Infantil no Brasil: 
trajetória recente e perspectiva de consolidação de uma pedagogia da 
Educação Infantil. Florianópolis: NUP; UFSC; CED, 1999.

ROCHA, E. A. C. 30 anos da educação infantil na ANPEd: caminhos da 
pesquisa. Zero-A-Seis, Florianópolis, v. 17, p. 52-65, 2008.

ROCHA, E. A. C. Infância e pedagogia: dimensões de uma intrincada 
relação. Perspectiva. Florianópolis, v. 15, n. 28, p. 21-33, 1997.

ROCHA, E. A. C.; LESSA, J.; BUSS-SIMÃO, M. Pedagogia da infância: 
interlocuções disciplinares na pesquisa em Educação. Da Investigação às 
Práticas, v. 6 n. 1, p. 31-49, 2016.

ROCHA, C.; FERREIRA, M.; VILARINHO, M. E. Por uma 
sociologia da infância ao serviço da cidadania participativa das 
crianças. CONGRESSO PORTUGUÊS DE SOCIOLOGIA, 4., 
Sociedade Portuguesa: passados recentes, futuros próximos. Portugal: 
Universidade de Coimbra, 17-19 abr. 2000.

ROGERS, C. R. Liberdade para aprender. Trad. Edgard de Godói 
da Mata Machado e Márcio Paulo de Andrade. 2. ed. Belo Horizonte: 



212  Jenerton Arlan Schütz

Interlivros, 1973.

ROSSET, Clément. A ciência da educação, mitologia dos tempos 
modernos. In: KECHIKIAN, Anita. Os filósofos e a educação 
(entrevistas). Lisboa: Edições Colibri, 1993. p. 63-67.

RUSHKOFF, D. Playing the future: How the kids can help us to thrive 
in a world of chaos. Nova York: Harpers Collins, 1996.

SACRISTÁN, J. G. O aluno como invenção. Porto alegre: Artmed, 
2005.  

SARMENTO, M. J. As culturas da infância nas encruzilhadas da 
segunda modernidade. In: SARMENTO, M. J.; CERISARA, A. 
B. Crianças e miúdos: perspectivas sociopedagógicas da infância e 
educação. Porto: Asa, 2004. p. 9-34.

SARMENTO, M. J. Gerações e alteridade: interrogações a partir da 
sociologia da infância. Educ. Soc., Campinas, v. 26, n. 91, p. 361-378, 
2005.

SARMENTO, M. J. Culturas infantis e interculturalidade. In: 
DORNELES, L. V. (org.). Produzindo pedagogias interculturais na 
infância. Petrópolis: Vozes, 2007. p. 19-40. 

SARMENTO, M. J. A sociologia da infância portuguesa e o 
seu contributo para o campo dos estudos sociais da infância. 
Contemporânea – Revista de Sociologia da UFSCar., v. 8, n. 2, p. 385-
405, 2018.

SARMENTO, M. J. A reinvenção do ofício de criança e de aluno. Atos 
de Pesquisa em Educação, PPGE/ME Furb, v. 6, n. 3, p. 581-602, set./
dez. 2011.

SAVATER, F. O valor de educar. Tradução Mônica Stahel. 2. ed. São 
Paulo: Planeta, 2012.

SAVATER, F. As perguntas da vida. Tradução Mônica Stahel. São Paulo: 
Martins Fontes, 2001.

SAVATER, F. A educação do cidadão no século XXI. Fronteiras 
do Pensamento, 2018. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=jlw1-VbJVcs. Acesso em: 15 nov. 2019.

SAVIANI, D. Antecedentes, origem e desenvolvimento da pedagogia 
histórico-crítica. In: MARSIGLIA, A. C. G. (org.). Pedagogia histórico-
crítica: 30 anos. Campinas: Autores Associados, 2011. p. 197-226.



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 213  

SCHUTZ, A. Is Political Education an Oxymoron? Hannah Arendt’s 
Resistance to Public Spaces in Schools. Philosophy Education, p. 324-
332, 2001.

SIROTA, R. Emergência de uma sociologia da infância: evolução do 
objeto e do olhar. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 112, p. 7-31, 
2001.

SOUZA, T. N. de; ROSSETTI-FERREIRA, M. C. Uma infância 
melhor. Revista Educação, Edição Especial, Editora Segmento, p. 122-
135, 2012.

STEMMER, M. R. G. da S. Educação infantil e pós-modernismo: a 
abordagem Reggio Emilia. 2006. 182 f. Tese (Doutorado) – Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC), Programa de Pós-Graduação em 
Educação, Centro de Ciências da Educação, 1994.

TOMÁS, C. Há muitos mundos no mundo: cosmopolitismo, 
participação e direitos da criança. Porto: Edições Afrontamento, 2011.

TOMAZZETTI, C. M. Pedagogia e infância na perspectiva 
intercultural: implicações para a formação de professores. 2004. 241 f. 
Tese (Doutorado) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Centro 
de Ciências da Educação, Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC), 2004.

TRISTÃO, Fernanda Carolina Dias. A sutil complexidade das práticas 
pedagógicas com bebês. In: MARTINS FILHO, A. J. (Org.). Criança 
pede respeito: ação educativa na creche e na pré-escola. 2. Ed. Porto 
Alegre: Mediação, 2015, p.145-174.





APÊNDICE

TRABALHOS APRESENTADOS NA ANPED ENTRE 2000 E 2017

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

001 Giandréa Reuss 
Strenzel

A Produção Científica sobre 
Educação Infantil no Brasil 
nos Programas de Pós-
Graduação em Educação

UFSC 2000

002 Ana Paula Soares 
Silva
Maria Clotilde 
Rossetti-Ferreira

Desafios atuais da Educação 
Infantil e da qualificação 
de seus profissionais: onde 
o discurso e a prática e 
encontram?

USP 2000

003 Giselle C. Martins 
Real

Educação Infantil: políticas 
públicas e ação institucional

Uems 2000

004 Débora Anunciação O discurso sócio-moral de 
professoras da pré-escola

Uneb 2000

005 Maria I. Edelweiss 
Bujes

Que infância é esta? UFRGS 2000

006 Rosemary Lacerda 
Ramos

Um estudo sobre o brincar 
infantil na formação de 
professores de crianças de 0 
a 6 anos

Ufba 2000

007 Débora de Barros 
Silveira

A apequenização das 
crianças de zero a seis anos: 
um estudo sobre a produção 
de uma prática pedagógica

Uems 2001

008 Rosa Batista A rotina no dia-a-dia da 
creche: entre o proposto e o 
vivido

UFSC 2001

009 Maria I. Edelweiss 
Bujes

Governando a subjetividade: 
a constituição do sujeito 
infantil no RCN/EI

UFRGS 2001

010 Sonia Kramer Propostas pedagógicas ou 
curriculares de educação 
infantil: para retomar o 
debate

PUC-RIO 2001



216  Jenerton Arlan Schütz

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

011 Maria I. Mafra 
Goulart
Arnaldo Vaz

A exploração do mundo 
natural pelas crianças: 
a construção do 
conhecimento na educação 
infantil

UFMG 2002

012 Beatriz B. Brando 
Cunha
Luciana Fátima de 
Carvalho

Cuidar de crianças em 
creches: os conflitos e os 
desafios de uma profissão 
em construção 

Unesp 2002

013 Jodete B. Gomes 
Füllgraf

Direito das crianças à 
educação infantil – um 
direito de papel

UFSC 2002

014 Ângela M. Scalabrin 
Coutinho

Educação infantil: espaço de 
educação e cuidado

UFSC 2002

015 Fernanda Müller Educação infantil na 
Inglaterra: um olhar 
desconfiado sobre a 
escolarização das crianças 
pequenas

Unisinos 2002

016 Jader J. Moreira 
Lopes

Infância migrante: lugar, 
identidade e educação

UFF 2003

017 Fernanda Müller Infâncias nas vozes das 
crianças: culturas infantis, 
trabalho e resistência 

Unilasalle 2003

018 Débora de Barros 
Silveira

A escola na visão das 
crianças

Ufscar 2004

019 Altino J. Martins 
Filho

A vez das crianças: um 
estudo sobre as culturas da 
infância no cotidiano da 
creche

UFSC 2004

020 Kátia Adair 
Agostinho

O espaço da creche: que 
lugar é este?

UFSC 2004

021 Zilá G. de Moraes 
Flores

A criança em Walter 
Benjamin e Florestan 
Fernandes

Unijuí 2005



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 217  

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

022 Altino J. Martins 
Filho 

Crianças e adultos nas 
malhas das relações 
sociais: um estudo sobre os 
processos de socialização no 
interior da creche

UFSC 2005

023 Solange E. dos 
Santos

Culturas infantis e saberes: 
caminhos recompostos

Unesp 2005

024 Lea Tiriba Educar e cuidar ou, 
simplesmente, educar? 
Buscando a teoria para 
compreender discursos e 
práticas

PUC-RIO 2005

025 Daniela Guimarães Infância e educação infantil: 
desafios modernos e pós-
modernos – entre a criança-
indivíduo e a criança-
acontecimento

PUC-RIO 2005

026 Núbia de O. Santos O consumo nas práticas 
culturais infantis: crianças e 
adultos no contexto de uma 
escola pública

PUC-RIO 2005

027 Sandra R. Simonis 
Richter

A marca da infância: quando 
fazer é fingir

Unisc 2006

028 Angela Meyer Borba As culturas da infância nos 
espaços-tempos do brincar: 
estratégias de participação e 
construção da ordem social 
em um grupo de crianças de 
4-6 anos

UFF 2006

029 Tânia de 
Vasconcellos

Criança do lugar e lugar da 
criança

UFF 2006

030 Altino J. Martins 
Filho

Crianças e adultos na 
creche: marcas de uma 
relação 

UFSC 2006

031 Lea Tiriba Crianças, natureza e 
educação infantil

PUC-RIO 2006

032 Rodrigo S. de 
Carvalho

Educação infantil: 
práticas escolares e o 
disciplinamento dos corpos

UFRGS 2006



218  Jenerton Arlan Schütz

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

033 Bianca C. Correa A gestão democrática como 
referencial de qualidade 
na educação infantil para 
crianças de quatro a seis 
anos

USP 2006

034 Lenilda C. de 
Macedo
Adelaide Alves Dias

O cuidado e a educação 
enquanto práticas 
indissociáveis na educação 
infantil

UFPB 2006

035 Cássia V. M. de 
Alcântara

Subjetividade e subjetivação: 
a “criança resistência” nas 
dobras do processo de 
socialização

UFS 2006

036 Moema Kiehn A concepção de criança e de 
infância nos currículos de 
formação de professores da 
educação infantil

UFSC 2007

037 Maria I. Edelweiss 
Bujes

Artes de governar a infância: 
no cruzamento entre ética e 
a política

Ulbra 2007

038 Adriana H. 
Fernandes

Infância e narrativa: 
reflexões sobre as revoluções 
culturais na infância da 
contemporaneidade

Uerj 2007

039 Anete Abramowicz O debate sobre a infância 
e a educação infantil na 
perspectiva da diferença e da 
multidão

Ufscar 2007

040 Márcia Buss-Simão Concepções de corpo, 
infância e educação 
na produção científica 
brasileira (1997-2003)

UFSC 2008

041 Mariângela Momo Condições culturais 
contemporâneas na 
produção de uma infância 
pós-moderna que vai à 
escola

Ulbra 2008



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 219  

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

042 Ivone G. Barbosa
Nancy N. de Lima 
Alves
Telma A. Teles 
Martins

Infância e cidadania: 
ambiguidades e contradições 
na educação infantil

UFG 2008

043 Anelise M. do 
Nascimento

Infância e cidade: crianças 
e adultos em um espaço 
público 

UFRRJ 2008

044 Levindo D. 
Carvalho

Infância, brincadeira e 
cultura

UFMG 2008

045 Marta R. P. da Silva
Elydio dos Santos 
Neto
MariaL Alves

Por uma pedagogia da 
infância oprimida: as 
crianças e a infância na obra 
de Paulo Freire

Umesp 2008

046 Maria N. Collet 
Pereira

Criança, infância e política 
na compreensão dos 
profissionais que atuam 
na educação infantil em 
Curitiba

UTP 2008

047 Sandra M. de O. 
Schramm

A constituição do sujeito 
criança e suas experiências 
na pré-escola

Uece 2009

048 Rosimeire C. de A. 
Cruz

A pré-escola vista pelas 
crianças

UFC 2009

049 Mariângela Momo
Marisa V. Costa

Crianças que vão à escola 
no início do século XXI – 
elementos para se pensar 
uma infância pós-moderna

UFRN 
UFRGS

2009

050 Flávia M. N. Motta
Núbia de O. Santos

Entre crianças e alunos: 
a construção do trabalho 
pedagógico em escolas para 
crianças de 4 a 6 anos

PUC-RIO
Uerj

2009

051 Conceição G. L. de 
Salles

Infância e filosofia: um 
encontro possível? O que 
dizem as crianças

Ufpe 2009

052 Arleandra C. T. do 
Amaral

O que é ser crianças e 
viver a infância na escola: 
a transição da educação 
infantil para o ensino 
fundamental de nove anos

UFPR 2009



220  Jenerton Arlan Schütz

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

053 Altino J. Martins 
Filho
Lourival J. Martins 
Filho

Relações sociais e educação 
infantil: percursos, conceitos 
e relações de adultos e 
crianças

UFRGS
Udesc

2009

054 Franciele C. Peloso
Ercília M. A. T. de 
Paula

Aspectos epistemológicos 
sobre infância, crianças e 
educação infantil nas obras 
de Paulo Freire: alguns 
apontamentos

UEPG 2010

055 Deise G. Nunes O movimento interfóruns 
de educação infantil: 
a construção de uma 
identidade cultural e 
política

UFF 2010

056 Elisabet R. 
Nascimento
Ademir V. dos 
Santos

Cuidado ou educação? A 
prática educativa nas creches 
comunitárias de Curitiba

UTP 2010

057 Valdete Côco Formação continuada na 
educação infantil

Ufes 2010

058 Angela F. C. Fiorio Infância e educação: as 
crianças saíram da foto e 
entraram nas salas de aula

Ufes 2010

059 Glacy Q. de Roure Infância, experiência, 
linguagem e brinquedo

PUC-Goiás 2010

060 Altino J. Martins 
Filho

Jeitos de ser criança: balanço 
de uma década de pesquisa 
com crianças apresentadas 
na ANPED

UFRGS 2010

061 Vanessa F. Almeida 
Neves

A construção da cultura 
de pares no contexto da 
educação infantil: brincar, 
ler e escrever

UFMG 2011

062 Paula D. de 
Andrade

A formação da infância para 
o consumo na publicidade 
da revista VEJA

Ulbra 2011

063 Sandra R. S. Richter
Maria C. S. Barbosa

Direitos das crianças como 
estratégia para pensar a 
educação das crianças 
pequenas

Unisc
UFRGS

2011



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 221  

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

064 Isabel C. de 
Andrade L. e Silva

Educação infantil, infância e 
cidadania

Unicamp 2011

065 Renata P. W. 
Almeida

Infância e educação infantil: 
o grupo de crianças e suas 
ações em contexto escolar

PUC-SP 2011

066 Anelise M. do 
Nascimento

“Quero mais, por favor”: 
disciplina e autonomia na 
educação infantil

UFRRJ 2011

067 Raquel G. Salgado
Anabela R. K. 
Ferrarini
George M. de Luiz

Crianças mirando-se 
no espelho da cultura: 
corpo e beleza na infância 
contemporânea

UFMT
UFMT
PUC-SP

2012

068 Romilson M. 
Siqueira

Do silêncio ao 
protagonismo: por 
uma leitura crítica das 
concepções de infância e 
criança

PUC-Goiás 2012

069 Fernanda V. de 
Medeiros 

Infância: composições 
ziguezagueantes de uma 
experiência “plunct plact 
zum”

Ufes 2012

070 Saraí Schmidt
Michele Petersen

A pedagogia do consumo 
e a infância produto: 
discutindo as lições do kit 
escolar

Feevale 2013

071 Angélica A. F. da 
Silva

A primeira infância na 
creche: do que tratam as 
teses e dissertações em 
educação no período de 
1997 a 2011?

UnB 2013

072 Gabriela G. de 
Campos Tebet
Anete Abramowicz

Constituindo o bebê como 
um conceito teórico no 
interior da sociologia da 
infância

Ufscar 2013

073 Simone Berle Infância e linguagem: 
educar os começos

Unisc 2013

074 Karla R. R. de Souza O recreio como lugar de 
pesquisa da cultura de pares 
infantis

UFRJ 2013



222  Jenerton Arlan Schütz

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

075 Paula Amaral Faria
Maria Irene 
Miranda

“Olhares” psicopedagógicos: 
desvendando concepções de 
aprendizagens de crianças, 
mães e professores da 
educação infantil da ESEBA

UFG 2014

076 Rhaisa N. Pael 
Farias
Fernanda Müller

A cidade, a criança e a 
criança na cidade

UnB 2014

077 Silvia A. Rodrigues
Dulcinéia B. de 
Souza

A concepção de criança de 
estudantes de cursos de 
pedagogia

UFMS 2014

078 Carla Lisboa 
Andrade

A concepção de infância 
presente nos referenciais 
curriculares nacionais da 
educação infantil na década 
de 1990

UFU 2014

079 Iury Lara Alves Educação de bebês: 
perspectivas teóricas para 
se pensar um currículo para 
primeira infância

UFMT 2014

080 Denise T. A. 
Takemoto
Marta R. Brostolin 

Educação infantil e 
tecnologia: um olhar para 
as concepções e práticas 
pedagógicas dos professores

Semed-MS
UCDB

2014

081 Anizia A. Nunes Luz
Lucrécia S. Mello

Educação infantil: gestão 
e formação do profissional 
que atua com a criança

UFMS 2014

082 Dinah Q. Beck Identidades de gênero 
e infância: erotização e 
pedofilização dos corpos na 
contemporaneidade 

Furg 2014

083 Silvia C. Fernandes 
Lima

Concepção de infância: uma 
análise a partir da filosofia 
de Heráclito e Nietzsche

UFU 2014

084 Altina A. da Silva
Priscilla de A. S. 
Ximenes
Bráulio R. da Silva

Os fios e as tramas da 
infância em um município 
goiano

UFG 2014



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 223  

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

085 Mário M. R. Silva
Maria N. da Cruz

Príncipes e princesas: 
significações de gênero em 
brincadeiras de faz-de-conta 
na educação infantil

Unimep 2014

086 Carla G. L. dos 
Santos

Relações pedagógicas e 
sociais no contexto da 
educação infantil: o papel/
lugar da criança

UCDB 2014

087 Nubea R. Xavier Aspectos sociológicos, 
históricos e literários sobre 
criança e escola

UFGD 2014

088 Gilda A. 
Nascimento
Denise S. Araújo
Elias Pascoal 

Tempo de infância e tempo 
de escola: os significados e 
sentidos atribuídos pelas 
crianças à escola de tempo 
integral

PUC-Goiás 2014

089 Tammi F. P. Borges
Silvia A. Rodrigues

Um cenário da sociologia 
da infância no Brasil: as 
produções aresentadas no 
GT-07 da ANPED de 1998 
a 2013

UFMS 2014

090 Carlos A. P. 
Gonçalves

O brinquedo: as 
perspectivas de Walter 
Benjamin e Vygotsky para o 
desenvolvimento social da 
criança

PUC-Goiás 2014

091 Lenilda C. de 
Macêdo
Adelaide A. Dias

Tia, posso pegar um 
brinquedo? A ação das 
crianças no contexto da 
pedagogia do controle

UEPB 2015

092 Rosa Batista
Eloísa A. C. Rocha

A constituição histórica 
da docência na educação 
infantil: um estudo a partir 
do contexto catarinense do 
início do século XX

Unisul
UFSC

2015

093 Fabiana de Oliveira “A criança e sua relação com 
a sociedade: considerações 
sobre a participação infantil 
nos espaços públicos”

Unifal-MG 2015



224  Jenerton Arlan Schütz

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

094 Levindo D. 
Carvalho

Educação (em tempo) 
integral e institucionalização 
da infância

UFSJ 2015

095 Raquel G. Salgado
Carmen L. S. 
Mariano
Evandro S. A. de 
Oliveira

Entre a inocência e o 
profano: a sexualidade na 
infância contemporânea

UFMT
UFMT
UMinho/
Port.

2015

096 Leandro H. de J. 
Tavares

“Meu irmão tem 3 anos 
e não estuda porque ele é 
criancinha” – o que dizem 
as crianças sobre a educação 
infantil e o direito?

Unirio 2015

097 Alexandra Pena “Para explicar o presente 
tem que estudar a história 
do passado”: narrativas 
de profissionais de escolas 
comunitárias de educação 
infantil da Baixada 
Fluminense

PUC-RIO 2015

098 Rosinete V. Schmitt
Eloísa A. C. Rocha 

A composição das relações 
sociais entre professoras, 
bebês e crianças pequenas: 
indícios para uma docência 
não linear

UFSC 2016

099 Gisele Gonçalves A criança como sujeito 
de direitos: limites e 
possibilidades

UFSC 2016

100 Noeli V. 
Weschenfelder

A descolonização de saberes 
e poderes acerca da infância 
na formação continuada 
de professoras: Um diálogo 
entre a pesquisa acadêmica 
e o assessoramento 
pedagógico

Unijuí 2016

101 Sandra R. S. Richter
BEatran Hinterholz

Brincar com barro na 
creche: um diálogo 
pedagógico com Gaston 
Bachelard e Hannah Arendt 

Unisc 2016



Os Discursos Pedagógicos Contemporâneos... 225  

Nº de 
Ref.

Nome Título Local Ano

102 Lutiane Novakowski Crianças em pesquisa, 
representações de feminino 
e masculino

Ulbra 2016

103 Gisele R. Silva “Lugar de criança é na 
escola”: estratégias de 
gerenciamento da infância 
na atualidade

Furg 2016

104 Jeruza da R. da 
Rocha
Marta Nörnberg

“Eu presto atenção no que 
ela fala, copio do quadro, 
ajudo com os vasos de flor, 
faço as contas”: participação 
das crianças na escola

Ufpel 2016

105 Francine C. de Bom O jogo protagonizado 
infantil como um ato 
artístico em sala de aula: 
uma abordagem vigotskiana

Unesc 2017

106 Adrianne O. Guedes
Michelle D. Ferreira

O professor de educação 
infantil, a arte e a educação 
estética: percursos de um 
grupo de pesquisa

Unirio 2017

107 Andréa S. Rivero
Eloísa A. C. Rocha

O brincar e a constituição 
social das crianças em 
um contexto de educação 
infantil

UFFS
UFSC

2017

108 Aline H. Mafra-
Rebelo
Márcia Buss-Simão

Formas regulatórias na 
educação infantil: retratos 
a partir da perspectiva das 
crianças

UFSC
Unisul

2017

109 Virgínia Louzada Cadernos pedagógicos para 
a pré-escola: a educação 
infantil em tempos de 
retrocesso

Uerj 2017




