




Editora Ilustração
Santo Ângelo – Brasil

2025

Filosofia, Direito e Política

Coleção
Cadernos Miroslav Milovic

Volume 1

Adair Adams
Fábio César Junges

Rose Brito
(Organizadores)



CATALOGAÇÃO NA FONTE

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0

Editor-chefe: Fábio César Junges
Imagem da capa: Carlos Ernesto

Revisão: Os autores

Responsável pela catalogação: Fernanda Ribeiro Paz - CRB 10/ 1720

E-mail: eilustracao@gmail.com

www.editorailustracao.com.br

F488  Filosofia, direito e política [recurso eletrônico]  / organizadores:  
Adair Adams, Fábio César Junges, Rose Brito. - Santo Ângelo: 
Ilustração, 2025.
282 p. (Cadernos Miroslav Milovic; 1)

ISBN 978-65-6135-206-2
DOI 10.46550/978-65-6135-206-2
 
1. Filosofia. 2. Direito. 3. Política. I. Adams, Adair 

(org.). II. Brito, Rose (org.). III. Junges, Fábio César Junges (org.).	
								     

					     CDU: 1:34:304



Conselho Editorial

Dra. Adriana Maria Andreis UFFS, Chapecó, SC, Brasil
Dra. Adriana Mattar Maamari UFSCAR, São Carlos, SP, Brasil

Dra. Berenice Beatriz Rossner Wbatuba URI, Santo Ângelo, RS, Brasil
Dr. Clemente Herrero Fabregat UAM, Madri, Espanha

Dr. Daniel Vindas Sánches UNA, San Jose, Costa Rica
Dra. Denise Tatiane Girardon dos Santos UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil

Dr. Domingos Benedetti Rodrigues UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil
Dr. Edemar Rotta UFFS, Cerro Largo, RS, Brasil

Dr. Edivaldo José Bortoleto UNOCHAPECÓ, Chapecó, SC, Brasil
Dra. Elizabeth Fontoura Dorneles UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil

Dr. Evaldo Becker UFS, São Cristóvão, SE, Brasil
Dr. Glaucio Bezerra Brandão UFRN, Natal, RN, Brasil

Dr. Gonzalo Salerno UNCA, Catamarca, Argentina
Dr. Héctor V. Castanheda Midence USAC, Guatemala

Dr. José Pedro Boufleuer UNIJUÍ, Ijuí, RS, Brasil
Dra. Keiciane C. Drehmer-Marques UFSC, Florianópolis, RS, Brasil

Dr. Luiz Augusto Passos UFMT, Cuiabá, MT, Brasil
Dra. Maria Cristina Leandro Ferreira UFRGS, Porto Alegre, RS, Brasil

Dra. Neusa Maria John Scheid URI, Santo Ângelo, RS, Brasil
Dra. Odete Maria de Oliveira UNOCHAPECÓ, Chapecó, SC, Brasil

Dra. Rosângela Angelin URI, Santo Ângelo, RS, Brasil
Dr. Roque Ismael da Costa Güllich UFFS, Cerro Largo, RS, Brasil

Dra. Salete Oro Boff ATITUS, Passo Fundo, RS, Brasil
Dr. Tiago Anderson Brutti UNICRUZ, Cruz Alta, RS, Brasil

Dr. Vantoir Roberto Brancher IFFAR, Santa Maria, RS, Brasil

Este livro foi avaliado e aprovado por pareceristas ad hoc.

Agradecimento 
Ao Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Sul - IFRS, 

pela disponibilização de recurso financeiro vinculado ao Edital PROPPI 03/2025 auxílio à 
publicação de produtos bibliográficos.





SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO������������������������������������������������������������������������������������ 13
Adair Adams
Fábio César Junges
Rose Dayanne

1 AMISTAD���������������������������������������������������������������������������������������������� 23
Miroslav Milovic

2 POWER, ENERGY, AND THE SOCIETY OF INDIVIDUALITY IN J. 
S. MILL’S ON LIBERTY��������������������������������������������������������������������������� 25

James Griffith

3 INTERSUBJETIVIDADE: CATEGORIA HUMANA 
FUNDAMENTAL EM MÍLOVIC����������������������������������������������������������� 41

Paulo Roberto Andrade de Almeida

4 DIREITOS HUMANOS E ESTADO DE DIREITO: HEGEL E O 
JUSNATURALISMO EM ROUSSEAU���������������������������������������������������� 57

Zilmara de Jesus Viana de Carvalho 
Flávio Luiz de Castro Freitas 
Leonice da Conceição Pinheiro Silva 
Luis Carlos Serra Amorim Filho 

5 COLONIALIDADE E MODERNIDADE: UM COMPLEXO 
LEGADO NA INTEGRAÇÃO DA AMÉRICA LATINA ����������������������� 73

Ellen Ferreira Almeida da Silva 
Suyane Sena Araújo

6 DIFERENÇA NA COMUNIDADE DA DIFERENÇA������������������������ 81
Antônio Sérgio Borba Cangiano 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1

7 O SUJEITO SEMIÓTICO: UM POSSÍVEL CAMINHO PARA A 
DEMOCRACIA�������������������������������������������������������������������������������������� 101

Lucas Rafael Justino 

8 BRASIL, A PÁTRIA AMADA PARA QUEM? A PERPETUAÇÃO DA 
TRADIÇÃO COLONIAL QUE RELEGA A POPULAÇÃO NEGRA 
BRASILEIRA A VIOLÊNCIAS E A DESUMANIDADES �������������������� 119

Thamyres Alves de Resende

9 MIROSLAV MILOVIC, LEITOR DE CARL SCHMITT: NOTAS 
SOBRE MODERNIDADE E DESPOLITIZAÇÃO������������������������������ 131

Caio Henrique Lopes Ramiro 

10 A TRANSFORMAÇÃO DA POLÍTICA DOMÉSTICA COM A 
ASCENSÃO DA EXTREMA-DIREITA NO PAÍS: RUPTURA OU 
CONTINUIDADE DA MODERNIDADE? UMA INTERPRETAÇÃO A 
PARTIR DE MIROSLAV MILOVIC������������������������������������������������������ 147

Cesar Rodrigues van der Laan 

11 LIBERDADE E POLÍTICA: A CRÍTICA BENJAMINIANA DA 
TELEOLOGIA���������������������������������������������������������������������������������������� 169

Zaira Cristina Neves Magalhães 

12 ANÁLISE DAS PRINCIPAIS REPERCUSSÕES SOCIOJURÍDICAS 
NOS ATOS ADMINISTRATIVOS RELACIONADOS AO COMBATE À 
PANDEMIA DA COVID-19 NO BRASIL��������������������������������������������� 195

Daniel Soares de Araujo 
Nalckson Vinicius Diniz Silva 
Paulo Dalécio Félix Monteiro 

13 CONSTITUTION IN TIME OF EMERGENCY: SCHMITT AND 
KELSEN�������������������������������������������������������������������������������������������������� 209

Vanja Grujic 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1

14 EPIDEMIA: UMA REFLEXÃO ACERCA DA IMPUNIDADE NO 
CRIME DE CAUSAR EPIDEMIA CONFORME O RELATÓRIO 
FINAL DA CPI DA COVID-19������������������������������������������������������������� 223

Igor Aurelio Vieira 
João Vitor Brandão Sampaio Ramos 

15 “VIVO SONHANDO”: MIROSLAV MILOVIC������������������������������ 237
Rose Dayanne

16 DISCURSO DE ABERTURA DA INAUGURAÇÃO DO 
AUDITÓRIO MIROSLAV MILOVIC, AUDITÓRIO DA PÓS-
GRADUAÇÃO DA FACULDADE DE DIREITO DA UNIVERSIDADE 
DE BRASÍLIA����������������������������������������������������������������������������������������� 247

Sabrina Beatriz Ribeiro Pereira da Silva 

17 MIROSLAV MILOVIC: PROFESSOR DA DIFERENÇA���������������� 251
Cacilda Bonfim  

18 VIDA E MORTE DE UM SONHO ������������������������������������������������� 259
Giovanna Quaglia 

19 EM MEMÓRIA DE MIROSLAV MILOVIC������������������������������������ 263
Aleksandar Jovanovic

20 IDEOLOGIA E COMUNICAÇÃO (IUGOSLÁVIA COMO 
PROBLEMA)������������������������������������������������������������������������������������������ 267

Miroslav Milovic
Tradutor: Lucas Mateo Vargas Vargas 





APRESENTAÇÃO

A pergunta “O que é política?” é secular e é comum a diversas 
civilizações, sendo respondida de formas distintas ao longo 

da história e em diferentes contextos geográficos. Trata-se de uma questão 
que continua a provocar intensos debates, alguns dos quais extrapolam 
os limites do diálogo racional, marcado por consensos e dissensos. 
Além disso, observa-se uma série de incompreensões elementares entre 
cidadãos e cidadãs que, mesmo participando da construção da vida 
social, frequentemente desconhecem os fundamentos políticos que 
a sustentam. A sociedade, enquanto construção coletiva, é moldada 
pela forma como os sujeitos se inserem nos processos políticos e como 
atuam nas zonas de intersecção entre interesses individuais e coletivos. 
Nesse sentido, compreender e participar criticamente da sociedade 
exige o domínio de noções elementares de política — um dos principais 
objetivos desta obra é promover a reflexão coletiva sobre a liberdade e 
a questão social.

A democracia e a república não estão garantidas para sempre. 
Liberdade, respeito à pluralidade de interpretações e o direito à palavra 
nos espaços de decisão social são valores centrais dessas formas políticas 
de organização da sociedade. Para isso, faz-se necessário o enfrentamento 
de dogmatismos que emergem da polarização política cotidiana e a 
defesa da participação plural fundada nos argumentos e nas normas que 
regulam a vida coletiva, e não na imposição da força ou da violência.

A política, em todas as suas dimensões e configurações, é 
uma construção humana, e não uma característica inata da espécie. 
Dessa forma, seu aprendizado é indispensável. A pesquisa e extensão 
interligada à prática social tem a tarefa de proporcionar aos estudantes 
as condições possíveis para desenvolver reflexões críticas e se constituir 
enquanto sujeitos engajados e responsáveis politicamente e socialmente. 
Compreender o mundo a partir das diferenças, do respeito a modos 
plurais de vida.

A política requer a construção de relações por meio da linguagem. 
Quem domina os conceitos fundamentais sobre o ser humano e suas 
formas de vida em particular e sobre o mundo, em geral, passa a ter, 
de muitos modos, poder sobre os mesmos. A linguagem é uma forma 



14  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

de reconhecimento, desenvolvimento e controle da humanidade. O 
possível e o proibido são constituídos nos sentidos, interpretações 
e novas elaborações que o humano faz de si mesmo no convívio em 
sociedade. Como não há unidade desses modos no tempo e no espaço, 
torna-se um campo de lutas, pois deles dependem as ações e interações 
entre os indivíduos.

A linguagem, um dos conceitos mais debatidos no século XX, 
não é propriedade de nenhum ser humano, de forma individual, nem 
de alguma teoria que a tematize. Ela não é um objeto para um sujeito 
nos moldes de uma teoria do conhecimento, pois pensá-la nestes 
termos seria um retorno aos fundamentos modernos que ela mesma, 
enquanto outro lugar de fundação, de justificação ou de fala, questiona 
e ressignifica. Mas, mesmo pensando a partir dela, ninguém tem a 
última e derradeira palavra sobre ela.

A linguagem deixou de ser apenas uma articulação sonora e escrita 
usada pelos seres humanos para se comunicar numa gama de relações 
possíveis em sociedade, e passou a ocupar o locus de compreensão do ser 
humano em sua integralidade de ser, tanto em nível de pressuposições 
quanto de fixação e organização de todos os elementos societais. É a 
partir da filosofia e das ciências humanas que essa virada de justificação 
argumentadora, daquilo que somos e fazemos na e pela linguagem, 
teve sua primeira orientação. Manfredo Araújo de Oliveira, a partir de 
Karl Otto Apel, afirma que “a linguagem se transformou em interesse 
comum de todas as escolas e disciplinas filosóficas da atualidade”.

A linguagem, tendo como questão central a articulação de nossa 
dimensão de mundo como um todo, além de ser o modo de acesso 
aos objetos e a nós mesmos, passa a ser compreendida como dimensão 
transcendental, enquanto condição de possibilidade desses acessos e 
das relações humanas possíveis de serem realizadas. Com isso, há um 
duplo alcance em termos de justificação de nossa condição de seres 
em linguagem. Primeiramente, no estabelecimento de uma base de 
justificação de nossas próprias proposições, em que a linguagem passa a 
ocupar o lugar da filosofia transcendental moderna, sobretudo kantiana, 
ao ser concebida, segundo Karl Otto Apel, como prima filosofia na 
condição de “síntese transcendental da interpretação mediatizada pela 
linguagem – constituinte da validação pública da cognição – enquanto 
unidade do acordo mútuo quanto a alguma coisa em uma comunidade de 
comunicação”. Com esse a priori não clássico, para diferenciar do a priori 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 15  

kantiano, da comunicação e do entendimento no todo das relações, há 
uma superação da divisão entre o teórico e o prático. A argumentação 
de uma filosofia prática e de todo o pensamento da práxis passa a ser 
mediada pela linguagem enquanto um discurso teórico. A “reflexão 
transcendental-hermenêutica sobre as condições de possibilidade” de um 
entendimento dentro de um mundo comum de comunicação “parece 
fundamentar a unidade da prima philosophia como unidade da razão 
prática e teórica” (Karl Otto Apel).

A participação política requer o diálogo de saberes que permitam 
a formulação de opiniões fundamentadas para constituir socialmente 
a base da legalidade e da contínua avaliação de sua legitimidade. A 
presente obra se destaca por apresentar argumentos sólidos e explicações 
acessíveis sobre a constituição do corpo político, ao mesmo tempo 
em que alerta contra a naturalização e sacralização de determinadas 
interpretações. A maturidade cidadã e política exige a capacidade de 
revisar continuamente os ideais individuais e coletivos, especialmente 
aqueles que, ao se cristalizarem, tendem a oprimir minorias, marginalizar 
grupos sociais e negar o valor do que diverge de padrões considerados 
normativos.

A sequência de textos é aberta pela carta do Miroslav Milovic, 
datada de 2014 e endereçada ao seu amigo, o professor Juan Francisco, 
da Universidade de Granada. Com a missiva, Milovic se fez presente 
no evento de aposentadoria do docente e amigo espanhol, que foi um 
momento de festividade. A carta foi lida publicamente na sessão, algo 
que impactou todos os que estavam presentes pelo seu conteúdo, uma 
interlocução entre filosofia, amizade e hospitalidade. 

O primeiro capítulo, de James Griffith, apresenta uma reflexão 
sobre o indivíduo, desejo e poder. Mill argumenta na obra Sobre a 
liberdade que os impulsos são compreendidos como desejos, sendo que 
aqueles de natureza “forte” são equivalentes à energia. Um indivíduo 
que possui impulsos próprios é considerado alguém com caráter, e 
aquele cujos impulsos fortes são regulados por uma vontade igualmente 
forte é descrito como dotado de um caráter enérgico. Por outro lado, 
aquele que carece desses elementos é considerado destituído de caráter. 
Griffith manifesta uma incerteza quanto à vontade que pode orientar o 
impulso que me move em direção ao tema do poder e da energia. 

No capítulo dois, intitulado Intersubjetividade: categoria humana 



16  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

fundamental em Milovic, o articulista Paulo Roberto de Almeida 
argumenta que a intersubjetividade é uma categoria essencial e fundante 
da condição humana. Com pressuposição na reflexão husserliana, o 
autor mostra que Milovic insere-se num paradigma comunicacional 
que foi elaborado e desenvolvido por autores como Habermas e Apel, 
como forma de enfrentamento da ideia moderna de subjetividade como 
consciência. A intersubjetividade é uma lente conceitual que permite 
entender o ser humano não como consciência apenas, mas como um 
sujeito inserido no mundo por meio da linguagem.

	Os autores do capítulo três, com o tema direitos humanos 
e estado de direito, realizam um debate entre Hegel e Rousseau. 
Argumentam que os pensadores jusnaturalistas, defensores do direito 
natural, sustentavam a existência de direitos inatos à condição humana, 
como, por exemplo, o direito à vida. Este seria o princípio básico para 
a constituição dos Estados, os quais se formariam por meio de um 
contrato social. Com Jean-Jacques Rousseau, o jusnaturalismo — ou 
contratualismo — adquiriu contornos mais específicos, que seriam 
posteriormente assimilados por Hegel. Para Rousseau, todo direito é de 
natureza política: na ausência de instituições humanas, não há direitos, 
pois inexiste a noção de leis, deveres ou obrigações. Assim, o direito surge 
a partir da instauração de um poder soberano encarnado pelo Estado. 
Hegel, por sua vez, diverge dessa concepção jusnaturalista ao afirmar 
que não é possível falar em um “direito natural” anterior às instituições 
sociais, uma vez que, sem estas, não havia sequer a concepção de direito. 
Apesar dessa crítica, Hegel concorda com a proposta de liberdade civil 
apresentada por Rousseau, na medida em que sua filosofia do direito 
busca exatamente conciliar a liberdade individual com a autoridade das 
instituições estatais. Dessa forma, o presente trabalho tem como objetivo 
apresentar a concepção de direito em Hegel, iniciando com sua crítica 
ao jusnaturalismo e à teoria do contrato social em Rousseau, para então 
expor sua compreensão do direito como um fenômeno institucional 
que depende das estruturas éticas do Estado para se efetivar.

	As articulistas Ellen da Silva e Suyane Araújo debatem, 
no quarto capítulo, os temas da colonialidade e modernidade. O 
texto examina os efeitos do processo colonizatório nas sociedades 
latino-americanas, com especial atenção ao contexto brasileiro. A 
partir da articulação entre colonialidade e modernidade, analisam a 
influência persistente desse fenômeno nos padrões culturais do Brasil, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 17  

evidenciando as consequências sociais do colonialismo, bem como o 
profundo apagamento cultural imposto às populações indígenas. As 
autoras identificam nas premissas do pensamento decolonial uma via 
potencial para a superação das estruturas herdadas da colonização. 
A decolonialidade, nesse contexto, revela-se necessária tanto para a 
ruptura com os paradigmas hegemônicos de matriz europeia ainda 
vigentes quanto para a valorização e integração da diversidade cultural 
que constitui a realidade latino-americana.

	Com título Diferença na comunidade da diferença, Antônio 
Cangiano analisa a obra de Milovic na perspectiva de compreender os 
pressupostos da modernidade que forjam a subjetividade, inseridos na 
ideologia capitalista. Em diálogo com Gilles Deleuze, o articulista reflete 
sobre os perigos das sociedades identitárias e fundamenta a necessidade 
de uma nova Filosofia da Diferença para o devir mundo possível da 
Comunidade da Diferença. 

	No sexto capítulo, Lucas Justino reflete sobre o sujeito semiótico 
como um caminho possível para a instituição da democracia. Os 
argumentos mostram que as estruturas modernas instituem um sujeito 
individual, dotado de razão e, no entanto, elas mesmas têm em seu bojo 
a incapacidade de uma ação transformadora, pois suas instabilidades 
resultam em uma antinomia do sujeito. O capítulo apresenta a noção 
de identidade do sujeito na modernidade, na ótica de Milovic, com 
a finalidade de superar as mazelas que individualizam e removem o 
poder dos sujeitos efetivarem uma democracia. Com base na filosofia 
da linguagem, o articulista argumenta que o sujeito semiótico não está 
afastado ou isolado do mundo e de seus pares, mas que é na relação 
entre sujeitos. A democracia é possível na efetiva participação deste 
sujeito em um movimento rumo à razão instituída de forma comum. 

	A articulista Thamires Resende, no capítulo sete, questiona a tese 
da pátria amada, presente no hino nacional, em relação à diversidade 
de situações dos povos brasileiros. A pátria é amada por quem? Com 
esse questionamento, a autora analisa de forma crítica a questão racial 
no contexto brasileiro, evidenciando a permanência da lógica colonial 
que submete a população negra a um cenário marcado por violências 
históricas e processos de desumanização. A partir de uma perspectiva 
decolonial, problematiza as contradições entre os avanços formais em 
direção à humanização dos cidadãos negros e a realidade hostil ainda 
vigente no país. Ela propõe uma reflexão a partir do contraste entre a 



18  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

imagem idealizada do Brasil, expressa no Hino Nacional — símbolo 
máximo da identidade nacional — e a realidade denunciada pela arte 
de protesto do rapper Djonga. Por meio de suas composições musicais, 
o artista expõe as múltiplas formas de exclusão e sofrimento enfrentadas 
pela população negra, funcionando como voz ativa na crítica social 
contemporânea. A análise parte do conteúdo das letras de Djonga, em 
diálogo com obras literárias e produções acadêmicas que abordam a 
temática racial no Brasil, a fim de demonstrar como sua música revela 
as contradições do discurso nacionalista. A autora destaca a dissonância 
entre a retórica oficial de uma “Pátria Amada” e os efeitos cotidianos 
da necropolítica e da banalidade do mal, conceitos que ajudam a 
compreender a violência sistemática contra corpos negros.

	No oitavo capítulo, Caio Ramiro apresenta uma análise da obra 
de Milovic enquanto leitor de Carl Schmitt. O tema da despolitização 
é a chave de leitura das obras que envolvem os autores, trazendo à baila 
também Hegel e Marx, pois não há como pensar essas questões sem 
um olhar crítico para a modernidade. Schmitt debate a tese marxista 
do enfrentamento entre capital e trabalho, sobretudo na perspectiva 
de um processo de despolitização na modernidade, haja vista a 
pretensão econômico liberal de neutralização do conflito. Para Milovic 
a proposta de repensar a política requer um confronto entre liberalismo 
e democracia.

	O nono capítulo debate a questão da ascensão da extrema-
direita no Brasil e suas implicações. O articulista tem como pressuposto 
argumentativo a obra Política e Metafísica, de Milovic, para refletir se há 
uma terceira via para transformação da política e da sociedade, em que 
a proposta de Habermas, do agir comunicativo, não tem mais espaço 
no cenário político, e também se é uma nuance de teses e princípios 
modernos de sociedade. O horizonte reflexivo dos argumentos está 
numa reinterpretação do conceito de justiça no espaço comum 
construído como política, em que o individualismo moderno não é 
razoável, nem suficiente para a instituição da sociedade, definida nos 
termos dos direitos humanos. 

	No décimo capítulo, a autora debate as questões da política e 
liberdade na perspectiva de Walter Benjamin. A autora parte de uma 
análise da concepção benjaminiana de política, para propor a viabilidade 
de se pensar a liberdade para além de sua vinculação estrita à economia. 
O texto objetiva sustentar uma nova perspectiva analítica que articule 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 19  

uma leitura crítica da política fundamentada no pensamento de Hegel 
e na economia marxista, a fim de problematizar a associação tradicional 
entre liberdade e política. As reflexões indiciam a necessidade de 
conceber a liberdade não apenas sob o viés econômico, mas, sobretudo, 
em sua dimensão política, como condição essencial para a emancipação 
e a compreensão crítica da realidade social.

	Os autores do décimo primeiro capítulo analisam diversos atos 
administrativos que foram praticados durante a pandemia de COVID-19, 
mediante medidas administrativas. O texto objetiva analisar a ocorrência 
de possíveis ilícitos nos atos administrativos praticados durante o 
período pandêmico, bem como identificar suas principais repercussões 
de natureza sociojurídica. A partir de informações veiculadas pela mídia, 
por jornais locais e por denúncias encaminhadas aos Tribunais de Contas, 
constatam um cenário de descontrole nacional no enfrentamento da 
crise sanitária. Os argumentos mostram a importância do exame crítico 
das ações e omissões atribuídas ao Governo Federal e à Administração 
Pública como um todo, compreendendo o período da pandemia, com o 
intuito de delimitar decisões consideradas inadequadas e irresponsáveis 
na gestão da crise, cujas consequências provocaram danos significativos 
e, em muitos casos, irreversíveis à população brasileira.

	O décimo primeiro capítulo tematiza a constituição em tempos 
de emergência, com base em Schmitt e Kelsen. A autora argumenta que 
O golpe contra a Prússia faz parte do fracasso da República de Weimar, 
iniciado logo após a publicação de Legalidade e legitimidade, de Schmitt. 
Ela mostra que o uso de um artigo constitucional por Von Papen para 
destituir o governo da Prússia é um exemplo para pensar a forma como 
a constituição é usada em tempos de emergência. O governo liberal-
democrático da Prússia estava causando grandes dificuldades aos 
poderes executivos, que vinham perdendo o controle sobre suas decisões 
políticas. 

	Epidemia: uma reflexão acerca da impunidade no crime de causar 
epidemia conforme relatório final da CPI da COVID - 19 é o tema do 
décimo terceiro capítulo. Os autores resgatam a história da revolta das 
vacinas, no século XIX, e a Gripe Espanhola, para realizar um estudo 
com nossa forma de enfrentamento da COVID-19 e, com ele, a 
necessidade de tipificação criminal em atos que foram contra a saúde 
pública. Dessa compreensão histórica, os autores descrevem as ações 
do governo brasileiro que poderiam ser enquadradas como crimes, seja 



20  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

pelas omissões, seja pela disseminação da própria pandemia. Além dos 
elementos históricos sobre eventos semelhantes, os elementos científicos 
sobre a COVID-19, configuram-se razoáveis e necessários para outro 
tipo de ação pública de enfrentamento realizada pelo referido governo.

	O décimo quarto capítulo, escrito pela esposa de Milovic, 
Rose Dayanne, apresenta a democracia como possibilidade radical 
em tempos de terror, a partir do diálogo entre Derrida e Milovic. As 
ressonâncias políticas desses dois pensadores são desenvolvidas em duas 
perspectivas: a dimensão do luto infinito que é causado por políticas de 
morte e suas implicações; e, a proposição de políticas de amizade, como 
uma esperança, em que o outro é olhado e compreendido por um amor 
incondicional.

	O discurso de abertura da inauguração do auditório Miroslav 
Milovic é o décimo quinto capítulo. O texto é composto por histórias 
que se constroem em afetos, tendo em Milovic o ponto central 
de interlocução, tanto os aspectos da sua vida em geral, quanto os 
elementos da sua vida profissional, em particular. Sua vida e sua obra 
são testemunhos da esperança humana e importância da efetivação da 
justiça social. São, outrossim, chaves de compreensão, luta e horizontes 
para uma sociedade que busca a dignidade como fundamento.

A autora do décimo sexto capítulo faz uma análise do trabalho 
docente de Milovic como um percurso na e pela diferença. Suas 
reflexões reinterpretam a modernidade e apresentam argumentos que 
visam superar o individualismo fundante e teleológico da modernidade, 
com vistas a novas proposições de organização da sociedade pautadas 
na pluralidade e diversidade. O outro, com o direito a ter direitos, é 
essencial numa coletividade que se institui democraticamente.

	O décimo sétimo capítulo apresenta um relato de experiência 
sobre os acontecimentos de 08 de janeiro de 2023, em Brasília. A obra 
de Milovic tem muitos elementos que permitem uma análise ampla e 
profunda, seja em sua constituição, seja em suas consequências para a 
democracia e república.

	O décimo oitavo capítulo é constituído por poemas dedicados 
em memória de Milovic. Em ambos há um conjunto de reflexões 
possíveis que dialogam com as principais obras do filósofo sérvio-
brasileiro. 

O último capítulo trata do caso Iugoslávia como a transmutação 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 21  

do sujeito transcendental e constitutivo kantiano em sujeito político na 
forma do estado nacional. Nesse processo, a subjetividade que constitui 
é a do poder, na perspectiva que foi descrita por Foucault. Na crise da 
Iugoslavia, esse resultado se manifesta como catástrofe, como a negação 
de marcos sociais e políticos modernos. 

Desejamos que as ideias de Milovic continuem inspirando 
estudiosos e, também, que esta obra seja um semear para tal inspiração. 
Boa leitura!

Adair Adams
Fábio César Junges

Rose Dayanne
(Organizadores)





1

AMISTAD1

(Carta, 2014)2

Miroslav Milovic
In memoriam

Querido Juan Francisco,

	Salí de mi país en los años de guerra.
	Entonces, me preguntaba ¿dónde esconderse en este mundo de 

peligro, dónde encontrar lugares seguros?
	Ciertamente no en la casa de un utilitarista, cuyo cálculo nos 

puede extraditar a los criminales. Seguramente no en la casa de un 
kantiano, que siempre tiene que decir la verdad. Tendría muchas dudas 
sobre la casa de un habermasiano, porque puede suceder cualquier cosa 
con nuestra vida hasta que encontremos una solución discursiva. Tendría 
también muchas dudas en la casa de un postmoderno, orientado por la 
perfección estética de su propria vida.

	El único lugar seguro parece la casa de Casanova, abierta a los 
Otros. Las casas de Casanova: el centro Mediterráneo, Universidad 
de Granada... Esas casas que me ofrecieron la hospitalidad para 
reinventar mi vida.

Con Juan Francisco aprendí el sentido de la ética hoy. La 
ética como una nueva sensibilidad para con los otros, esos intrusos 
en el linguaje y en la cultura. Quizás la ética esta en esa hospitalidad 
incondicional.

1	 O título “Amistad” foi atribuído por Rose Dayanne, companheira de Miroslav Milovic. 
“Amistad” é umas das palavras que Miroslav destaca em negrito no texto.

2	 Agradecemos à Carmen Rueda o envio da Carta, ao mesmo tempo, saudamos a todos os 
amigos de Granada.



24  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Para mí, también, Juan Francisco es el ejemplo de filósofo hoy. 
Con su incansable curiosidad, donde el pensamiento nunca para y nunca 
se reifica. Por eso, nuestra amistad no es aristotélica, reafirmando las 
identidades, sino más bien derridiana, deconstruyendo, reinventando 
el pensamento y la diferencia.

Querido Juan Fracisco, te deseo muchos años de esa curiosidade. 
Y que continúe nuestro dialogo intercontinental. Ojalá, vuelva esa 
amistad para la propria filosofia. La amistad estaba en los origenes de la 
filosofia, mas se perdió. Por eso, hoy nos quedamos con tantos y tantos 
conocimentos, pero cada vez más solos, sin amigos.

Tu mi retornaste la esperanza. Gracias!!!
	Un fuerte abrazo de tu amigo
		 Miroslav Milovic



2 

POWER, ENERGY, AND THE SOCIETY OF 
INDIVIDUALITY IN J. S. MILL’S ON LIBERTY

James Griffith1

 Middle East Technical University, Ankara, Turquia.

I begin, haltingly, and the individual begins, for John Stuart 
Mill, with an impulse.2 My impulse, in terms of Mill, is to ask 

after power and energy in his On Liberty. There, impulses are desires and 
those of the “Strong” variety are synonymous with energy (Mill 2002, 
p. 62). An individual with their own impulses has character and one 
with strong impulses governed by a strong will has energetic character. 
One without them has no character.3 I begin haltingly, in part, because, 
insofar as my impulse is directed toward power and energy, I am unsure 
as to the will that may or may not govern it, whether this question 
reveals or begins to reveal something of my character, its degree of 
energy, or the lack thereof. What does it mean, in other words, to ask 
about power and energy in this book? Call this question the opening of 
an experiment in thinking.

In partial answer to this question, and also to further explain 
my halting beginning, it does not seem much taken up in places where 
one might expect it to appear. A few important examples: John Rawls’s 
interest in Mill, in Political Liberalism, is primarily limited to the latter’s 
system as a comprehensive doctrine, making it not properly political 
on the former’s understanding.4 In A Theory of Justice, Rawls seems to 

1	 Assistant Professor, Department of Philosophy, Middle East Technical University.
2	 I should also begin with a note of thanks, first foremost to Camilla Barbosa, Izadora 

Barborosa, and Heitor Pagliaro for the kind invitation to participate in the Colóquio 
Internacional Miroslav Milović and the warm reception during it. I am also grateful to the 
audience at the Colóquio for their penetrating questions. In addition, I should thank my 
students in the course I taught in September, 2022, at the Institut d’Études Politiques de 
Rennes as well as those over several years at the Bratislava International School of Liberal 
Arts, where I started to articulate this reading of Mill.

3	 See Mill 2002, p. 65.
4	 See Rawls 1996, pp. 78, 98, 145, 159, 199-200, 211n42, 303, 375n3, and 400.



26  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

focus more on utilitarianism’s stringency, on the force of reasons in 
determining the intellect and the importance of education in cultivating 
the impact of this, and on the importance of both free institutions 
and avoiding the tyranny of the majority than it does on this question 
of power..5  Robert Nozick, in Anarchy, State, and Utopia, mentions 
Mill once, and not in any significant fashion.6 Michel Foucault does 
not mention him at all in either The Order of Things or Discipline and 
Punish, where so much is made of Bentham’s utilitarianism.7

Such silence strikes me as odd, if only because the book’s focus 
on “Civil, or Social Liberty” means that it is concerned with “the nature 
and limits of the power which can be legitimately exercised by society 
over the individual” (Mill 2002, p. 16). To be sure, Mill is clearly 
interested in the issue of sociopolitical power at the national level. 
Such is the dominant mode of using the word in, for instance, Michael 
Levin’s J. S. Mill on Civilization and Barbarism, though he also uses 
it in reference to international political and to economic power.8 Yet, 
insofar as impulses and desires are, at least when strong, synonymous 
with energy and insofar as individuality is the driving force or impulse 
of the sociopolitical program Mill presents in On Liberty, ought power 
not be taken up more broadly than sociopolitical power alone, in 
particular in its relationship to energy? Levin, though, never links the 
question of power to the question of energy, never links the question of 
the sociopolitical to individuality. The closest to such a link is that mass 
society has depleted individual energy and that sustaining early human 
civilization took up much energy.9 Both claims are true about Mill, but 
there remains a rather consistent assumption of understanding what 
power and energy are in On Liberty.

One difficulty here is that, for all its importance, Mill never 
defines ‘power’ in On Liberty. Now, the only substantial investigation of 
power in Mill’s work in general, at least of which I am aware, is Bruce 
Baum’s Rereading Power and Freedom in J. S. Mill, which builds much of 

5	 See Rawls 1999, pp. 23, 108, 184-195, 204-206, 403, and 476.
6	 See Nozick 1974, p. 183.
7	 See Foucault 1994 and 1995. Perhaps, though I am unsure I believe this, the claim in On 

Liberty to a utilitarianism “in the largest sense” leads Foucault away from him (Mill 2002, 
p. 13).

8	 See Levin 2004, pp. 2, 4, 13, 15-19, 21-24, 35, 51-52, 66, 73, 82, 87-91, 100, 104-105, 
107, 129, 131, and 133.

9	 See Levin 2004, pp. 22 and 64.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 27  

its argument by contrasting the negative concept of freedom “that has 
been dominant in the Anglo-American tradition,” exemplified above in 
Rawls and Nozick, with Mill’s concept of it, in which “Considerations 
power lie at [its] heart.” He defines Millian power as “a capacity to affect 
change or to achieve desired goals.”10 However, Baum does not much 
discuss the role of energy, especially in connection with On Liberty. He 
cites the argument in The Subjection of Women that household duties 
sap women’s mental energies, the defense of laissez-faire economics in 
The Principles of Political Economy on the ground that active exertion 
of energy is crucial to mental improvement, and the claim that the 
responsibilities and activities of most people in modern society leave 
little energy for political concerns in Considerations on Representative 
Government.11 Yet the relationship between power and energy in On 
Liberty remains uninvestigated. Baum does take up the question of 
Millian character, which he understands as “a necessary precondition 
of the freedom to pursue one’s own mode of life” and argues that it 
relies on Mill’s specific, quasi-atheistic Anglo-Protestant experience 
(Baum 2000, pp. 25, 56, 72, and 29).12 Nonetheless, he does not draw 
a clear connection between his definition of Millian power and Mill’s 
understanding of energy.

All of which, all of this halting and hesitation, indicates what 
seems to be a gap as concerns what is going on in On Liberty, a gap 
to which I cannot do full justice here. I will, nonetheless, track things 
out from the moment late in chapter 4, where Mill displays sangfroid 
at the prospect of the collapse of civilization in the face of “energetic 
barbarians.” Still, I also cannot do justice to the full import of even this 
moment in that it has, I take it, a dual reference: one to the Visigoths 
in the late Western Roman Empire and the other to the Mormon 
community in the Utah territory. Mill says that the British press at the 
time was calling for a “civilizade” against the latter (Mill 2002, pp. 95 
and 96). This second reference is beyond my scope and I will instead 
begin the inquiry from the Visigoths.

10	 On how negative liberty became important for this tradition, see Podoksik and Elazar 
2021.

11	 See Baum 2000, pp. 174-175, 210, and 265.
12	 See also Baum 2000, pp. 38-39 and 268.



28  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Societies of Custom and the Lack of Character

That closing line to chapter 4, where Mill writes that those 
energetic barbarians “destroyed and regenerated” the Western Empire, 
itself has a dual reference on my understanding. One is to the Visigoths 
and the other to Constantine the Great, or at least to Christianity. Let 
me first take up the Visigoths, which itself demands a discussion of 
Mill’s take on nineteenth-century China.

Stagnant Societies and Purely Formal Wills

Having spent about a century raiding various parts of the Eastern 
Empire, in 376 the Visigoth king Fritigern appealed to Emperor Valens 
to settle south of the Danube in order to find refuge from the Huns, to 
which Valens agreed so as to gain recruits for the Roman army. After 
a famine broke out and the Empire proved unwilling to supply the 
Visigoths with food or land, they revolted and plundered the Balkan 
peninsula, leading to their victory at Battle of Adrianople in 378, where 
Valens and many elite Roman soldiers were killed. As a result, Rome 
negotiated with the Visigoths to settle them within its borders, though 
hostilities continued until 382. That year, they became a federated 
people within the Empire, receiving semi-autonomous control over 
land in exchange for providing soldiers to the Roman army. After the 
death of Emperor Theodosius I in 395, the Visigoth king Alaric I made 
a bid for the imperial throne, failed, and became military commander 
of Illyria. After Roman legionaries killed thousands of barbarian soldiers 
trying to integrate within the Empire, Alaric marched on Rome, sacking 
it in 410.13 These are the barbarians who reinvigorated, who returned 
energy, life, impulses, and so power to the Western Roman Empire, 
which had, on Mill’s reading, “become so degenerate” and stagnant that 
it no longer had the resources to properly maintain itself from external 
or internal mental or physical difficulties (Mill 2002, p. 96).14

13	 See Burns 2003, pp. 322 and 374; Durant 1950, pp. 24-25; Frassetto 2003, pp. 204-205; 
Fuller 1998, p. 55; Halsall 2007, pp. 179-180 and 214-217; Heather 2013, pp. 153-160; 
Sarris 2002, p. 36; and Waldman and Mason 2006, pp. 844-845.

14	 I equate degeneracy and stagnation because of what Mill says about life without exemplars 
of human originality, to which I will return below. For now, it will help to explain that, in 
fluid dynamics, stagnation is the point where velocity in a flow field reaches zero. That is, 
it is the point where there is no longer movement in an area of fluids (see Clancy 1975, p. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 29  

In explaining degeneracy and stagnation, he turns to the China 
of his time, though he regards his claims as applicable to “the whole 
East,” where custom was “the final appeal.”15 When On Liberty was 
published in 1859, Qing-dynasty China’s final defeat in the Second 
Opium War, or Second Anglo-Sino War, was a year away. It was twenty 
years into what is referred to as its Century of Humiliation (Bǎinián 
Guóchǐ) at the hands of Western powers.16 For Mill, the Humiliation 
was far from the result of inherent inferiority on the part of the Chinese 
people or nation, but rather from the fact that its organization around 
custom had let it become “stationary” or no longer progressing. This 
organization made its people “all alike” and did not let individuality 
“successfully to assert itself.” Insofar as nineteenth-century China had 
become, like the fourth- and fifth-century Western Roman Empire, 
degenerate and stagnant and if their sign was in the inability to resist 
energetic barbarians, it seems that the barbarians for China were the 
British. Regardless whether they reinvigorated China the way Mill 
claims happened with Rome, the stagnation itself indicates for him that 
such a civilization should be overcome: “It can only go from bad to 
worse,” from stagnant to fetid (Mill 2002, pp. 73, 74, and 96).

In that these barbarians, the Visigoths and British, had energetic 
character, they had strong impulses governed by strong wills. In that the 
late Western Empire and Qing-dynasty China were stagnant, they seem 
to have had no character; their impulses were not their own. They did 
not, precisely speaking, lack impulses, desires, or energy, but they did 
not take those impulses as their own. The impulses were directed by a 
pure or purely formal will that, insofar as pure or formal, had no power 
or at least no content. They did not result in “a capacity to affect change 
or to achieve desired goals.” 

Such is why, despite the importance of a will in forming an 
energetic character, Mill is less interested in the liberty of the will 
than he is in civil or social liberty. Discourse on the will, especially as 
contrasted with necessity, is a purely formal concern. A will without 
energy, impulses, or desires to govern is pointless. One without its own 

17).
15 	It should not be forgotten that Mill was an administrator for the East India Company 

for thirty-five years, up to 1858, the year before the publication of On Liberty. For the 
importance of this experience on his philosophy, see van Waarden 2015.

16	 See Adcock Kaufman 2010.



30  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

strength is empty. The lack of character in contrast with having energetic 
character suggests that the civilizational collapses Mill mentions have 
as much to do with the pure formality of those civilizations’ wills as 
with anything else. They did not, of course, will to collapse, but their 
wills, in being pointless and empty, lacked impulses, desires, and energy 
either of their own or to govern. Neither did they, in lacking their own 
energy, lack energy as such. However, in being without content, their 
energy was of governance as such. In this way, the purely formal wills 
of degenerate and stagnant societies is, for Mill, wills of only force, 
governing nothing but still insisting on governmental power.

Barbarian and Modern Moralities

The other reference at the end of chapter 4 of On Liberty is, I take 
it, to Christianity. The degenerate Rome that the Visigoths destroyed 
and reinvigorated was Christianized, approximately seventy years after 
the Edict of Nantes allowed Christians to practice their faith without 
oppression.17.It was a Rome in which civilization “got the better of 
barbarism when barbarism had the world to itself ” (Mill 2002, p. 96). 

Now, Christian morality for Mill “always refers to a preëxisting 
morality,” i.e., to the Greco-Roman morality that dominated the 
ancient Mediterranean and the Jewish morality of the Roman province 
of Judea. By and large, according to him the Gospels are both a reaction 
against and an accommodation to paganism. They are focused on 
passivity, obedience, and avoiding evil rather than on activity, nobility, 
and doing good (Mill 2002, p. 50).18 Though he does not specify, Mill 
seems to believe that the sayings of Jesus that had a civilizing effect on 
the barbarian, pagan world are limited to the Sermon on the Mount: 
“Blessed are the poor in spirit, for theirs is the kingdom of heaven,” and 
so on (Matthew 5:3).19 Any specific Christian morality beyond reaction 
and accommodation is for him the work of later theologians and he 
understands “modern morality” as a combination of the Gospels’ 
passivity, obedience, and avoidance of evil with the Greco-Roman 
“magnanimity, high-mindedness, personal dignity,” and sense of honor 
in public and private life (Mill 2002, p. 51). 

17	 See Bowder 1987, p. 28.
18	 See also Mill 2002, pp. 50-51.
19	 See also Mill 2002, p. 42.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 31  

What thus seems to have made pagan civilizations, whether 
Visigoth or Greco-Roman, barbarian was less their moralities, even less 
their energies, than it was their ancientness. Since their polities were 
“surrounded by powerful enemies,” they felt entitled to regulate the 
public and private conduct of their citizens and gave a superior role to 
civil or social duty. As a result, ancient rulers where “in a necessarily 
antagonistic position” to the ruled. Those rulers had impulses and 
desires strong enough to govern the wills of others, especially through 
the social virtues infiltrating the private spheres. Thus, the threat of 
the ancient form of tyranny was ever present and thus the ancient 
concept of liberty, “protection against…the political rulers,” developed. 
As modern, non-barbaric civilizations grew larger and were not under 
constant threat, neither this antagonism nor this protection seemed 
necessary and rulers came to be understood as identical to the nation, 
their wills identical to its (Mill 2002, pp. 15, 3, and 4).20 The change 
and this combination of moralities led not only into the threat of the 
modern form of tyranny, that of the majority, but also to the modern 
forms of character, which are threatened with their own forms of 
stagnation and degeneracy.

Modern Characters and the Impulse to Obey

The tyranny of the majority, a term Mill takes from John 
Adams,21 occurs because modernity — in its material changes whereby 
external threats were no longer so constant, with the result that the 
antagonism between ruler and ruled was determined to no longer 
be so necessary — failed to understand that ‘the will of the people’ 
means, in practice, “the will of the most numerous or the most active 
part of the people” (Mill 2002, p. 6). This failure led to, through what 
Mill calls the spirit of improvement, attempts to force non-majorities 

20	 See also Mill 2002, p. 5.
21	 See Podoksik and Elazar 2021, p. 146. One important difference between Adams’s 

introduction of the term and Mill’s deployment of it is that the former does not take it 
as structurally parallel to but distinct from ancient tyranny in the materially historical 
sense in the way the latter does. Adams introduces “the tyranny of the majority” while 
defending the division of powers in the United States and finds that the only solution to 
it is “giving the [minority] a negative on the latter,” that is, to find “a balance” in political 
power as opposed to “unanimity” (Adams 1788, p. 291). Ancient Rome, Renaissance Italy, 
eighteenth-century Poland, and so on all erred in the same way, by investing all political 
power in a single governmental office (see Adams 1788, pp. 286-291).



32  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

to improve themselves. In turn, these attempts caused an equal and 
opposite reaction by those non-majorities. What is more, improvement 
can itself become a custom, leading to a paradoxical form of stagnation.

The Society of the Spirit of Improvement and the Reactio-
nary Character

Returning to the issue of barbarians and energy, if civilization got 
the better of barbarism, even after barbarism reinvigorated Christianized 
Roman civilization,  22this would seem to be because of an energy in 
the Gospels’ stress on obedience to transform pagan nobility. In other 
words, the pagan character seems to have become purely formal and 
could not resist the moral-political energy of Christian passivity, of 
the impulse to obey. This impulse, rather than individuality, marks 
the transition into modernity. Thus, Mill’s “time…in the progress of 
human affairs, when men ceased to think it a necessity of nature that 
their governors should be an independent power,” is a progress resulting 
from the impulse to obey coming to dominate other impulses such 
that the will governing it became strong enough to govern all other 
impulses (Mill 2002, pp. 4-5). The modern character is not, then, that 
lack of character or purely formal will found in both barbarian and 
Christian late Western Empire or in the Qing dynasty, but rather a will 
energetically governing a strong impulse to be governed.

Understanding the modern character in this way, and its 
internal relationship between the will and impulses, makes sense of 
Mill’s distinction between the spirits of improvement and of liberty 
as well as of their respective antagonisms to custom. Both are signs 
of a “progressive principle” or “disposition to something better than 
customary.” However, the sprit of improvement can force what it 
takes to be better on those unwilling to improve or be improved. 
This force can be with or without impulses, can have energetic or no 
character. Again, the liberty that concerns On Liberty is not the free 
will, which is particularly irrelevant if the modern character is marked 

22	 The first Visigoth king to convert to non-Arian Christianity was Reccared I, in 587 (see 
Biclaro 1999, p. 74), over a century after Emperor Romulus Augustus was overthrown by 
the barbarian Roman soldier Odoacer, whose ethnic origins are unclear (see Krautschick 
1986). Odoacer’s coup is the traditional end of the Western Empire and beginning of the 
medieval world (see Gibbon 1909, p. 1299n125).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 33  

by a will energetically governing a strong impulse to be governed. It 
is instead civil or social liberty, now described as “the only unfailing 
and permanent source of improvement.” Yet, since the spirit of civil 
or social liberty is that of the legitimate limits of political power over 
individuals, this spirit may resist that of improvement. If the modern 
character can indeed be taken as an impulse to obey or be governed, 
this resistance can easily result in an alliance of the spirit of liberty 
with “the opponents of improvement” (Mill 2002, p. 72). That is, the 
will energetically governing the strong impulse to obey can turn to the 
customary, to that which is pursued by a purely formal will or will to 
governance as such in civilizations of no character. Such an alliance 
would be, then, a purely formal will to governance as such energetically 
governing a strong impulse to obey, the mark of what I will call a 
reactionary character.

The Society of Progress and the Paradoxical Stagnation of 
Improvement as a Custom

If the progressive principle is more easily realized through the 
spirit of liberty, even if it might well ally itself with the customary in 
the formation of a reactionary character, it remains to be seen what 
the content of this principle is, what ‘the better’ or ‘improvement’ 
might mean. Clarifying this content seems especially important in 
that Mill understands these terms as synonymous with ‘progress’, itself 
also synonymous with what prevents the stagnation of a civilization 
without character. The contest between progress and custom is, in On 
Liberty, “the chief interest of the history of mankind.” The book never 
defines the former, but there are clues: Utility, “the ultimate appeal on 
all ethical questions,” is taken as “grounded on the permanent interests 
of man as a progressive being.” In politics, the opposition between “a 
party of order or stability, and a party of progress or reform” keeps each 
side within reasonable bounds. More importantly, if an individual has 
no character, if their impulses are not their own, “there is wanting one 
of the principal ingredients of human happiness, and quite the chief 
ingredient of individual and social progress.” Further, individuality 
maintains progress (Mill 2002, pp. 73, 13, 48, and 58). Thus, progress 
seems to be the collective result of individuality. Only in this way does 
the question of civil or social liberty properly touch on the question of 



34  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

the individual over whom society might legitimately claim power.
Not all societies have structured themselves on individuality, 

but on Mill’s understanding that would be why they stagnated and 
were overcome by energetic barbarians, whether Visigoth or British. In 
addition, if modernity is marked by a will energetically governing a strong 
impulse to obey, neither is it itself precisely or necessarily structured on 
individuality. Indeed, Mill’s own British society is, he claims, at “war” 
with individuality. At the same time, this society understands itself to 
be both “the most progressive people who ever lived” and “progressive 
as well as changeable.” In addition to its progressiveness, to its impulse 
for something better than the customary, nineteenth-century British 
society pursues, according to Mill, changes and improvements for 
their own sake, without relation to individuality (Mill 2002, p. 73; my 
emph.). Its self-flattery thus shows how progress without individuality 
is an empty concept, displays a lack of character, and so is headed for a 
paradoxical form of stagnation, where improvement becomes a custom, 
lacking any impulse except the purely formal will to governance.

The Society of Individuality and Entropic Character

If progress is the collective result of individuality, what is 
individuality, as distinct from the individual? For this, Mill turns to 
Wilhelm von Humboldt’s Sphere and Duties of Government. There, 
individuality requires freedom, or Mill’s civil and social liberty, which 
will allow for the development of human powers into “a complete 
and consistent whole.” It also requires a variety of situations. The 
unification of freedom and variety leads to what Humboldt calls 
“originality” (Humboldt 1854, pp. 13 and 11; cited in Mill 2002, p. 
59) by allowing for what Mill calls “experiments in living” (Mill 2002, 
p. 83). That is, through the unification of civil or social liberty with 
different circumstances in which to experiment with one’s life, one’s 
energy will be cultivated, developed, and, perhaps, enhanced.

	At the same time, for Mill one ought not experiment with one’s 
life “as if nothing whatever had been known in the world before they 
came into it.” The role of education, specifically in virtue, is to cultivate 
the social and self-regarding virtue with the awareness that the latter is 
“second in importance, if even second” by bringing to light previous 
experiments in living such that one takes on their lessons within 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 35  

oneself. Thus, precisely insofar as this liberty or freedom is civil or social 
and not of the will, there are to be conditions on its development and 
cultivation, i.e., Mill’s famous harm principle: “the only purpose for 
which power can be rightfully exercised over any member of a civilized 
community, against his will, is to prevent harm to others. His own good, 
either physical or moral, is not a sufficient warrant.” Preventing harm to 
others is the social “compression” that prevents “stronger specimens of 
human nature from encroaching on the rights of others,” à la the ancient 
form of tyranny. In being compressed, these specimens are cultivated 
into strong characters with wills that have “the good of others for their 
object” (Mill 2002, pp. 59-60, 78, 11, and 65). In cultivating a society 
structured on individuality through the compression of strong energies 
directed toward the appropriate realm of good for others, a directing 
disconnected from the force of either ancient tyranny or the society 
of the spirit of improvement, more experiments in living informed by 
previous experiments will be cultivated and the number of Humboldt’s 
varieties of situations increased. 

Individuality is thus the formal principle for social organization, 
the structure whereby energies are cultivated into strong characters with 
strong wills directed toward others’ goods. The energies as such do not 
direct these characters except via an education that both prioritizes 
social over self-regarding virtues and allows individuals to take on or 
reject for themselves previous experiments in living. Following this 
principle, social value emerges in the multiplication of experiments 
in living grounded in that prioritization. Individuality, then, grows of 
itself.

Precisely as a formal principle, i.e., as a form conceptualized 
as logically precedent to and socially prioritized over and above the 
individual as such, individuality seems to emerge as the point where 
Mill’s system begins to, not grow of itself, but rather spin of its own 
accord into systemic collapse. That is, the society of individuality seems 
to lead to what I will call entropic character. 23

In cultivating individuality, one’s powers, one’s abilities to enact 

23	 Nine years before On Liberty was published, Rudolf Clausius published his first observations 
of energy dissipation and, in 1865, coined the term ‘entropy’ to describe this process (See 
Clausius 1850 and 1865). The extent to which Mill was aware of Clausius’s articles is 
unclear, at least to me, although Herman Daly seems to see an unstated connection to 
entropy in Mill’s 1857 Principles of Political Economy (see Daly, April 23, 2019).



36  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

change, will be enhanced and fully developed. As a result, one’s energies 
will be cultivated within the constraints of social values such that a 
society will emerge with strong wills directing strong impulses of one’s 
own toward others’ good and, at a minimum, the multiplication of 
experiments of living gives more examples from which to learn how one 
might live. Yet a society structured on the cultivation of individuality 
remains structured, given a formal principle by which its will is to govern 
and direct energies and impulses. A society of individuality could, 
similarly to that of progress, emerge as a will directing energies toward 
individuality for its own sake, to the endless search for something of 
one’s own merely for the sake of calling it one’s own.

Most people’s energies are not very strong and, as a result, 
“It does not occur to them to have any inclinations, except for what 
is ordinary.” In a society of progress and/or improvement, examples 
of cultivated individuality lead to the resentment of individuality 
in general. However, in a society of individuality, Mill expects a 
multiplication of experiments in living via such examples. Indeed, 
he claims that, “without them, human life would become a stagnant 
pool.” Yet, qua examples, these individuals will be “more valuable” both 
to themselves and to others. To be sure, they cannot claim more than 
“freedom to point out” ways of living other than the customary (Mill 
2002, pp. 63, 66, 65, and 69). The risk of their claiming more than that 
freedom is the risk of a society of improvement, not that of a society of 
individuality. 

The risk of the society of individuality is also, unlike that of the 
society of progress, the will to change of which paradoxically governs 
energies emptied of content beyond the impulse to obey the will to 
change. Instead, the society of individuality risks the ironic stagnation 
of a society governed by the custom of individuality. That is, it risks 
becoming a society whose individuals, most of whom are not examples 
and so are lesser in value to both themselves and others, cannot discern 
between what experiments in living are appropriate for themselves and 
the custom of claiming themselves to be experimenting and exemplifying, 
who are incapable of distinguishing between experimentation and 
the value of being an example of experimentation. This would be the 
stagnation of a will to be individual governing energies that, because 
the modern character is characterized by the impulse to obey, do not 
exist beyond the assertion of individuality. These energies spin out into 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 37  

nothing, meaningless beyond the assertion itself. 

Conclusion

Again following Baum, Mill’s understanding of power is the 
ability to bring about a desired change. Also again, Mill equates energy 
with strong desires or impulses such that one with their own impulses 
has character, one without their own impulses has no character, and one 
with strong impulses governed by a strong will has energetic character. 
Civilizations can become stagnant, lacking the energy or impulses to 
defend themselves such that the wills governing their energies are purely 
formal, defended merely on the grounds of their being customary, and 
so hostile to individuality. Situations like this leave open the door to 
‘barbarians’ with the energy to destroy and reinvigorate those societies. 
Mill seems to endorse such an event in that social stagnation, qua 
marked by a will that governs no energy, is irrevocable. 

Modernity is marked partly by the size of its societies, a size that 
precludes the need for rulers to be of characters energetic enough that 
their wills govern others, and partly by the change in morality brought 
about by the rise of Christianity’s passivity and privatization of values in 
combination with pagan social or public values. As a result, the modern 
character is that of a strong will governing a strong impulse to obey. 

Thus, a split occurs between the spirits of improvement and 
improvement and of liberty and the modern reactionary character 
emerges. The impulse of the spirit of improvement gives it a disposition 
to force the unwilling to adopt what it takes to be better than the 
customary, which brings about a reaction in the unwilling that itself 
leads to a disposition, via modernity’s impulse to obey, to adhere to 
something better than the spirit of improvement, that is, to the 
customary.

The bulwark against both the stagnation of societies with 
no character and the emergence of the reactionary character is the 
recognition that only the spirit of liberty and individuality guarantee 
progress. Social progress is the result of the collective cultivation of 
individuality but is not change for its own sake, which would lead to 
the paradoxical stagnation of the disposition for something better than 
the customary becoming itself a custom.



38  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

A society of custom can stagnate because its will governs 
no energy. A society of the spirit of improvement can give rise to a 
reactionary character, wherein the will governs energies seeking out the 
customary as better than improvement. A society of progress can lead 
to the paradoxical stagnation of change becoming a custom and the will 
directing energies to change for its own sake, thus emptying energy and 
impulse of content. While in certain structural ways a stagnant society 
of individuality may appear similar to a stagnant society of progress, 
they remain distinct insofar as the latter’s stagnation is paradoxical. 
There is instead an irony at work in a stagnant society of individuality 
in its stagnation, i.e., the zero point of velocity, is an entropy, i.e., the 
dissipation of thermodynamic energy.

Bibliography

Adams, John. 1788. “Letter VI. The right Constitution of a 
Commonwealth, examined.” In A Defence of the Constitutions of 
Government of the United States of America, vol. 3, pp. 209-501. 
London: C. Dilly & John Stockdale.

Adcock Kaufman, Alison. 2010. “The ‘Century of Humiliation,’ Then 
and Now: Chinese Perceptions of the International Order.” Pacific 
Quarterly 25:1, pp. 1-33.

Baum, Bruce. 2000. Rereading Power and Freedom in J. S. Mill. 
Toronto: University of Toronto Press.

Biclaro, John of. 1999. Chronicle. In Conquerors and Chroniclers of 
Early Medieval Spain, translated by Kenneth Baxter Wolf, 2 ed., pp. 
57-78. Liverpool: Liverpool University Press.

Bowder, Diana. 1987. The Age of Constantine and Julian. New York: 
Barnes & Noble Books.

Burns, Thomas. 2003. Rome and the Barbarians, 100 B.C.-400 A.D. 
Baltimore, MD: The Johns Hopkins University Press.

Clancy, L. J. 1975. Aerodynamics. New York: Pitman Publishing.

Clausius, Rudolf. 1850. “Über die bewegende Kraft der Wärmer 
und die Gesetze, welche sich daraus für die Wärmelehre selbst 
ableitenlassen.” Annalen der Physik 155:3, pp. 368-397.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 39  

Clausius, Rudolf. 1865. “Über verschiedene für die Anwendung 
bequeme Formen der Hauptgleichungen der mechanischen 
Wärmetheorie.” Annalen der Physik und Chemie 12:7, pp. 353-400.

Daly, Herman. April 23, 2019. “A Journey of No Return, Not a 
Circular Economy.” Steady State Herald. https://steadystate.org/a-
journey-of-no-return-not-a-circular-economy/.

Durant, Will. 1950. The Age of Faith. New York: Simon & Schuster.

Foucault, Michel. 1994. The Order of Things: An Archaeology of the 
Human Sciences, translated by unknown. New York: Vintage Books.

Foucault, Michel. 1995. Discipline and Punish: The Birth of the Prison, 
translated by Alan Sheridan. New York: Vintage Books.

Frassetto, Michael. 2003. Encyclopedia of Barbarian Europe: Society in 
Transformation. Santa Barbara, CA: ABC-CLIO.

Fuller, J. F. C. 1998. Armaments and History. New York: Da Capo 
Press.

Gibbon, Edward. 1909. The Decline and Fall of the Roman Empire, 
Volume I: A.D. 180-476. New York. The Modern Library.

Halsall, Guy. 2007. Barbarian Migrations and the Roman West, 376-
568. Cambridge: Cambridge University Press.

Heather, Peter. 2013. The Restoration of Rome: Barbarian Popes and 
Imperial Pretenders. Oxford: Oxford University Press.

Humboldt, Wilhelm von. 1854. The Sphere and Duties of Government, 
translated by Joseph Coulthard. London: J. Chapman.

Krautschick, Stefan. 1986. “Zwei Aspekte des Jahres 476.” Historia: 
Zeitschrift für Alte Geschichte 36, pp. 344-371.

Levin, Michael. 2004. J. S. Mill on Civilization and Barbarism. 
London: Routledge.

Matthew, the Gospel According to. 1963. In The Holy Bible, revised 
standard edition, 2 ed. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.

Mill, John Stuart. 2002. On Liberty. In The Basic Writings of 
John Stuart Mill: On Liberty, The Subjection of Women, and 
Utilitarianism, pp. 1-119. New York: The Modern Library.



40  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Nozick, Robert. 1974. Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic 
Books.

Podoksik, Efram, and Yiftak Elazar. 2021. “How Did Negative 
Liberty Become a Liberal Ideal?” Journal of Political Ideologies 26:2, 
pp. 142-160.

Rawls, John. 1996. Political Liberalism. New York: Columbia 
University Press.

Rawls, John. 1999. A Theory of Justice, 2 ed. Boston: Belknap Press.

Sarris, Peter. 2002. “The Eastern Roman Empire from Constantine to 
Heraclius (306-641).” In The Oxford History of Byzantium, edited by 
Cyril Mango, pp. 19-70. Oxford: Oxford University Press.

Van Waarden, Betto. 2015. “John Stuart Mill on Civil Service 
Recruitment and the Relation between Bureaucracy and Democracy.” 
Canadian Journal of Political Science / Revue canadienne de science 
poltique 48:3, pp. 625-645.

Waldman, Carl, and Catherine Mason. 2006. Encyclopedia of 
European Peoples. New York: Facts on File.



3 

INTERSUBJETIVIDADE: CATEGORIA 
HUMANA FUNDAMENTAL EM MÍLOVIC

Paulo Roberto Andrade de Almeida1

Universidade Federal de São João del-Rei, São João del-Rei, MG, Brasil

Considerações preliminares

De início, gostaria de agradecer à organização deste II 
Colóquio Internacional, em comemoração aos vinte anos de 

publicação de Filosofia da Comunicação: para uma crítica da modernidade, 
pela Plano Editora, de Brasília, com tradução do manuscrito inglês de 
Verrah Chamma. Muito me honra poder prestar tão modesta, porém 
justa homenagem a um grande pensador da nossa era como, também, a 
uma grande figura humana, que tão cedo nos deixou.

Tive contato com este livro alguns anos após seu lançamento, 
quando cursava Mestrado na Universidade Federal de Uberlândia – 
UFU, no Triângulo Mineiro, através de meu orientador, Prof. Bento 
Itamar Borges. O tema abordado pelo autor estava estreitamente ligado 
ao assunto que eu pretendia abordar em minha dissertação, embora 
minha perspectiva se debruçasse, de modo especial, sobre a ação 
comunicativa, tal como Jürgen Habermas a concebe e o problema 
da intersubjetividade me aparecia, apenas como corolário desta 
tematização. O Prof. Bento sugeriu a leitura atenta do livro. 

O problema que o autor abordava e como era tratado me causou 
grande entusiasmo: a comunicação, ou a comunicabilidade do homem, 
aspecto que nos atinge a todos no ambiente cultural do século XXI e 
que haveria de ocupar lugar central em minhas pesquisas, tendo em 
vista a elaboração da dissertação. Portanto, a intersubjetividade, que 
ele persegue, como tematização do problema do homem moderno é o 
elemento chave que eu me propunha analisar naquele momento.

1	 Professor Adjunto da Universidade Federal de São João del-Rei. Email: pandrade@ufsj.edu.
br



42  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Encontros mais tarde, ao perceber meu envolvimento com as 
páginas de Mílovic, sugeriu-me o Prof. Bento que resenhasse a obra, 
para uma eventual publicação, o que ocorreu no número 44, da Revista 
Educação e Filosofia, de dezembro de 2008, daquela Universidade. Para 
minha surpresa e satisfação, ao enviar um exemplar da revista ao autor 
resenhado, recebi, semanas depois, breve carta, na qual, com muita 
humildade, reconhecia e agradecia meu trabalho de apreciação da obra.

Não tive oportunidade de conhecê-lo, pessoalmente, mas guardo 
como firme lembrança a atenção e o carinho que o pensador dispensava 
ao seu legado intelectual-acadêmico, aspecto que o imortaliza. Parte 
ínfima do qual – faço questão de registrar – ocupa a epígrafe da minha 
dissertação, supramencionada.

Eu gostaria de propor uma revisitação do tema que ocupou 
Mílovic naquele momento, de virada de século, tal como ele se propõe 
abordá-lo. Trata-se de uma retomada dos caminhos da razão moderna, 
da filosofia moderna até seus mestres de Frankfurt, Apel e Habermas.

O autor inicia sua reconstrução através de importante referência 
ao trabalho, desde a obra de Weber e passa ao pensamento de Kant, 
para tecer uma crítica ao filósofo que, sendo iluminista, valoriza a razão. 
Significa dizer: Kant se situa no nível da razão, de caráter solipsista – a 
razão do sujeito. Esse pensar sobre a razão em Kant vai levar à ideia 
de liberdade, à ideia de vontade boa em si mesma, que possibilita a 
elaboração ou nos conduz ao imperativo categórico, com pretensões de 
universalidade.

Esse é o modelo próprio, isto é, uma característica do século 
XVIII e Kant não consegue fugir a essa tematização. Além dessa 
importante incursão sobre Kant, é oportuno lembrar que o filósofo 
de Koningsberg também consegue, nessa consideração acerca da 
racionalidade do indivíduo, construir toda uma filosofia que leva à 
ideia de sujeito transcendental e de conhecimento transcendental. 
Essa ideia de transcendentalidade em Kant se avizinha ao problema da 
intersubjetividade, embora ele não consiga, ainda, fazer a transposição.

Mílovic observa que Kant, como também Edmund Husserl 
falam de uma intersubjetividade e de uma transcendentalidade, mas 
não conseguem fazer a passagem de um campo a outro, ou aquilo que 
Apel e Habermas fizeram mais tarde.

Esse percurso da subjetividade ou da subjetividade transcendental 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 43  

para a intersubjetividade é o ponto chave da preocupação de Mílovic, 
quando trata a Filosofia da comunicação... É curioso que Habermas já 
havia dito que moderno é um conceito que sugere a passagem contínua 
do status quo ao que é novo. Assim, o termo moderno teria sido usado 
pela primeira vez no século V, quando a modernidade queria sugerir 
a queda de toda a história passada, ligada ao império romano, para a 
inauguração de um novo modelo. Portanto, a Idade Media se inaugura 
como modernidade em relação ao passado que é deixado pra traz, que 
é superado (cf. HABERMAS, 1980 apud ARANTES, 1992, p. 101). 
E, novamente nós vamos usar o termo moderno – agora com muito 
mais frequência – na passagem do medievo para o que nós conhecemos 
como valorização da razão, valorização do homem. Portanto, o termo 
moderno volta à cena no século XVI para indicar que deixamos pra traz 
o momento do medievo, para inaugurar o momento em que o homem 
ocupa o lugar central da cena. Ele se torna protagonista. No século XVI 
e seguintes, não mais a natureza, mas o homem assume o protagonismo 
na história. 

Essa análise de Mílovic se debruça sobre a relação trabalho-
interação. Ele recorre a Marx e vai daí à ideia de ascese, que consolidara 
o modelo capitalista através da inserção do homem na ação imediata 
do mundo. Nesse ínterim, tem lugar a Reforma, ao mesmo tempo que 
a consolidação do modelo capitalista enseja toda essa discussão ética, 
que acontece entre católicos e protestantes a partir do século XVI. É 
oportuno observar que tudo isso acontece num momento em que a ética 
católica concebe como maior pecado a produção e posse de riquezas, 
circunstâncias ligadas aos interesses decorrentes da disputa política ente 
a nobreza e a burguesia europeias (entenda-se, naquele caso, em grande 
parte composta pelo alto clero católico e, neste, a consolidação do 
modelo burgues que já vinha se formando na Europa desde o início do 
século XIII). O problema que vem se formando em torno do problema 
da subjetividade vai se formular em torno da ética e isso se constitui 
uma das preocupações de Mílovic ao longo dessa obra. 

Mas o que importa considerar como eixo central é exatamente 
a passagem da subjetividade à intersubjetividade. Portanto, essa ideia 
de modernidade, do novo que se inaugura sempre, pra usar aqui uma 
expressão de Habermas, essa ideia do projeto inacabado, o projeto que 
está se construindo a cada passo, a cada ação, a cada tomada do homem, 
numa sociedade, absolutamente plural.  Essa passagem, que Mílovic 



44  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

tematiza, acontece quando Apel e Habermas propõem a mudança de 
paradigmas. Eles se inserem no circuito, no ambiente cultural da virada 
linguística (linguistic turn), que tem lugar nos anos 1960 e, a partir da 
teoria dos atos de fala de Austin e Searle, vão trabalhar essa ideia de atos 
de fala  numa dupla estrutura, que é a estrutura proposicional da fala e 
a estrutura performativa, que tem caráter pragmático. 

Essa estrutura com caráter pragmático, performativo, que implica 
uma ação é o que caracteriza o indivíduo como ser capaz de estabelecer 
uma comunidade de comunicação com o outro. Daí a necessidade 
premente que o ser humano tem de viver em comunidade. A expressão 
aristotélica zoo polithikón2 traz à tona a ideia de um animal que nasce 
pra viver na polis, que nasce exatamente pra estabelecer relações. Logo, 
a presença do outro é a condição de possibilidade de auto-afirmação do 
Eu. Esse é o elemento chave para se estabelecer relações ou de eu me 
constituir como ser de relações. 

Às páginas 201 da Filosofia da comunicação... Mílovic afirma que 
“a racionalidade humana é comunicativa por excelência”. E é essa ideia de 
uma racionalidade que se faz, não a partir daquela perspectiva solipsística 
de Kant (século XVIII), mas de uma racionalidade que se constitui na 
relação com o outro que é, então, evidenciada. É uma racionalidade que 
se constitui, que é dialógica por excelência, que é comunicativa, por 
excelência. Daí, se inaugura ou se reconhece a condição do indivíduo 
humano como indivíduo que vive e se constitui exatamente na relação 
com o outro, como possibilidade de auto afirmação do indivíduo.

Aqui está o elemento central da compreensão miloviciana de que 
o homem é um ser intersubjetivo. E é essa intersubjetividade que vai 
garantir ao indivíduo humano as condições e pressupostos necessários 
para se relacionar e constituir (construir) todo entendimento possível.

Habermas tem um texto muito interessante, publicado em 
1976, intitulado Que significa pragmática universal? Ele começa sua 
argumentação com uma frase lapidar: “A tarefa da pragmática universal 
é identificar e reconstruir as condições universais de compreensão 
mútua”3. Essa é a ideia de intersubjetividade apresentada e defendida 

2	 O próprio Habermas sugere a tradução etimológica da expressão aristotélica zoo polithikón. 
Cf. HABERMAS. Entre Naturalismo e Religião: estudos filosóficos. Tradução: Flávio Beno 
Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2007, p. 19.

3	 Cf. HABERMAS, J. Que significa pragmática universal?In: _________. Racionalidade e 
comunicação. Tradução: Paulo Rodrigues. Lisboa: Edições 70, 1996. A versão em espanhol, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 45  

por Mílovic: que o homem seja capaz de, graças à racionalidade 
comunicativa, graças à sua competência comunicativa, gerar consensos. 
Isso nos permite viver em sociedade, de maneira harmoniosa, de 
maneira a vivermos de forma a garantir a emancipação do individuo. 
Emancipação que se dá como condição de realização da pessoa humana. 

Enfim, Mílovic considera que Kant se situa no nível do sujeito 
e só Habermas e Apel conseguem fazer a superação dessa subjetividade, 
na direção de uma intersubjetividade que cria uma comunidade de 
comunicação real e já antecipa a comunidade de comunicação ideal.

Portanto, O homem como ser social não se situa nos limites da 
filosofia da consciência, mas inaugura um novo paradigma filosófico, 
que é a racionalidade comunicativa, que instaura a intersubjetividade 
como categoria humana fundamental. 

Subjetividade

Filosofia da comunicação: para uma crítica da modernidade é 
uma obra de amplo espectro, que discute temas centrais da filosofia 
nas últimas décadas. Dividida em dois grandes momentos, percorre as 
trilhas do pensamento moderno, desde Descartes até Edmund Husserl, 
passando por Kant e Hegel e vai desembocar na virada linguística, 
cujos maiores representantes são os mestres de Frankfurt, Karl-Otto 
Apel e Jürgen Habermas, a quem o autor sérvio-brasileiro (1955-2021), 
nascido na Iugoslávia, dedica toda a obra.

Mílovic procura demonstrar, dentre outros aspectos, como foi 
possível a mudança de paradigma, da filosofia da consciência subjetiva 
para a racionalidade dialógica, que se constitui nos pressupostos 
universais e pragmáticos da comunicação.

O autor retoma, de forma magistral, os caminhos da razão 
no ocidente, desde a queda da perspectiva medieval e o advento da 
modernidade até a estruturação do chamado pensamento filosófico 
pós-convencional, próprio de um mundo globalizado, de uma 
sociedade ideologicamente plural, onde a dimensão ética da vida é, 
não apenas pensada, mas tem relevância absoluta, visto que o homem 

porém, mais apropriada ao presente desenvolvimento, grafa: “La pragmática universal tiene 
como tarea identificar y reconstruir las condiciones universales del entendimiento posible”. Que 
significa pragmática universal? (1976), [s.n.t.], p. 299.



46  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

contemporâneo assume responsabilidade planetária sobre seus atos no 
mundo da vida.

Para uma análise mais minuciosa da obra em epígrafe e visando 
perseguir nossos objetivos, ou seja, detectar nos escritos milovicianos 
de 2002 a ideia de intersubjetividade como categoria humana 
fundamental, vamos acompanhar os passos do autor, no que diz respeito 
à estruturação da obra. Portanto, o primeiro momento, que se divide 
em cinco capítulos, quer trabalhar a fundamentação da subjetividade 
humana, tal como ela foi abordada desde a aurora da modernidade até 
sua consolidação nos século XVIII e XIX.

Inicialmente, o autor apresenta uma abordagem historiográfica 
da relação entre a formação do capitalismo ocidental e a racionalidade 
típica daquele momento. O autor se vale da análise do sociólogo alemão 
Max Weber, onde são trabalhadas outras relações implícitas, como a 
relação lucro-salvação espiritual; a Reforma Protestante e a consolidação 
do Protestantismo na Europa moderna; consequentemente, a perda 
da hegemonia ético-política da Igreja Católica; o trabalho e sua 
compreensão ética, etc.

O trabalho merece tratamento especial nesta parte inaugural da 
obra. São evidenciadas a interpretação calvinista do trabalho humano, 
como experiência de ascese, em contraposição a um discurso tradicional, 
que centralizava o agir humano e a passagem da esfera eclesiástica como 
vinculadora da ética para uma concepção mundana dos desafios do 
homem. Por oportuno, o autor se reporta a Habermas e busca interpor 
alguns pontos de discordância em seu pensamento, no que diz respeito 
às ideias de Weber. E, ao caracterizar a modernidade como ruptura 
entre ética e política, Mílovic se refere a vários segmentos da sociedade, 
oportunizados pelo advento dos tempos modernos e que se estendem 
até a Revolução Francesa.

Aspecto que também merece ser evidenciado neste momento 
é a abordagem que o autor empreende em torno ao pensamento de 
Maquiavel e Hobbes. Esses clássicos da filosofia política são tomados em 
seus pontos mais gerais e alguns paralelos são estabelecidos. Contudo, 
se constituem como um elo que vincula o leitor a certas tematizações 
próprias  dos séculos XVI a XVIII.

Finalmente, Jean-Jacques Rousseau e Immanuel Kant são 
considerados. Não mais a problematização da paz, mas a questão da 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 47  

liberdade e da relação do indivíduo consigo mesmo e com os outros é o 
que importa. De qualquer forma, é forçoso lembrar que, embora esses 
pensadores tenham tangenciado o problema da comunicação, enquanto 
preocupação filosófica, não conseguiram dar passos significativos nessa 
direção. Kant, porém, volta à cena em abordagem específica acerca da 
filosofia transcendental.

Com palavras do filósofo de Koningsberg, Mílovic define 
conhecimento transcendental: “aquele que se ocupa não tanto dos 
objetos, como da forma do nosso conhecimento dos objetos, na medida 
em que essa forma do conhecimento seja possível a priori”4. 

Nas páginas seguintes, o autor tenta demonstrar como esse 
princípio sintético do conhecimento tem, em última instância, um 
caráter analítico. Ele consegue entrever nos escritos kantianos algumas 
brechas, que sugerem já uma abertura à intersubjetividade, embora o 
tema não seja ainda explícito – admite. Demonstra, enfim, que Kant 
quer fundamentar a subjetividade universal, embora permaneça no 
sujeito monológico, solipsista.

Um terceiro capítulo é dedicado a uma tentativa de 
fundamentação da ética como conhecimento racional a priori, segundo 
a filosofia kantiana. Nesse sentido, ele quer  demonstrar como a razão 
pode determinar a vontade. O autor indaga, também, por que Kant, na 
esfera prática, se ocupa da ética e, não, da política, que é um dos pilares 
da subjetividade moderna.

A resposta a tais inquirições se encontra tanto na Fundamentação 
da Metafísica dos Costumes, quanto nas Críticas..., que compõem o cerne 
do pensamento do filósofo de Koningsberg. À guisa de exemplificação, 
o autor cita o entendimento de Kant acerca da autonomia da vontade. 
Esta – diz Mílovic – sugere que “o verdadeiro propósito da mente, deve 
consistir na criação da vontade que, por exemplo, seja boa não como 
meio para atingir algum outro propósito, mas seja boa em si mesma 
[...]”.5 Isto supõe, portanto, que a razão tenha que ser apriorística, para 
ser prática. Donde conclui o autor que, sob a perspectiva de Kant, 
toda razão prática é, na verdade, razão pura prática, pois nos leva a agir 
segundo princípios a priori, ou seja, princípios universais e necessários, 
que ensejam o Imperativo Categórico. Logo, é forçoso concluir ainda 

4	 KANT, I. Kritik der reinen Vernuft. Frankfurt, 1977 apud MÍLOVIC, 2002, p. 50.
5	 KANT, I. Die Metaphysik der Sitten. Frankfurt, 1982a, p. 21 apud MÍLOVIC, 2002, p. 74.



48  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

que agir moralmente é agir segundo os ditames da liberdade.
O Imperativo Categórico é um juízo sintético a priori e, como tal, 

um princípio de moralidade. Ora, se agimos segundo esse Imperativo, 
agimos por determinação da vontade boa em si mesma, que não pode 
ser má, sob pena de auto-contradição performativa. Logo, essa ação é, 
em princípio, auto-legisladora e legisladora universal (cf. MÍLOVIC, 
2002, p. 83).

Dizendo em outras palavras, a razão determina a vontade, 
fazendo-a boa em si mesma. Esta determina a ação moral, pois a 
vontade boa em si é a vontade autônoma, como expressão máxima da 
liberdade humana. Donde devemos inferir – com Kant – que a ética se 
fundamenta na filosofia transcendental.

A relação existente entre vontade e ação é estabelecida de forma 
a priori, não empírica. Esse aspecto nos oferece uma primeira tentativa 
de resposta à questão, anteriormente, colocada, ou seja, Kant investiga 
a ética antes que a política, porque tem que avaliar as categorias a priori 
do conhecimento humano. Não procedendo dessa forma, o mundo 
seria reduzido a mera causalidade natural.

Resta a questão: o que faz do Imperativo Categórico um 
princípio normativo universalmente válido? Também os indícios desta 
inquirição foram apontados acima: é o fato de o princípio da ação ser 
determinado por uma razão pura prática, cuja validade afeta todos os 
seres racionais. O cogito cartesiano, por exemplo, não é suficiente para 
fundamentar um Imperativo Categórico, universalmente válido, pois 
tem caráter apenas teórico, enquanto a lei moral supõe a regulação de 
relações intersubjetivas de uma multidão de sujeitos6.

Miroslav Mílovic se reporta à Declaração Universal dos 
Direitos Humanos, como um exemplo evidente da universalidade 
desses princípios e aponta como um dos eixos da sua Filosofia da 
Comunicação... a preocupação acerca da possibilidade de a filosofia 
subsidiar essa reconstrução.

Segundo a ótica de Mílovic, Kant consegue desviar a tônica de 
um sujeito metafísico, segundo os moldes aristotélicos e da objetividade, 
segundo os padrões modernos, para instaurar o que chama de metafísica 
da subjetividade, que garantirá, em última instância, validade universal e 

6	 Cf. APEL. K. O. Diskurs Ethik: eine postmetaphysiche Transformation der Ethik Kants. 
Frankfurt, 1982a, p. 5 apud MÍLOVIC, 2002, p. 93.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 49  

necessária da conduta prática. E ele (Kant) não estaria preocupado com 
os princípios da vida boa, mas em garantir princípios de ação que se 
fundamentem na razão prática. Isto faz do sujeito kantiano um sujeito 
auto-legislador e legislador universal, na medida em que o princípio de 
sua ação deve servir como lei universal.

Mílovic empreende análise comparativa entre a primeira e 
a terceira Críticas de Kant, tentando explicitar as relações da razão 
humana com o teórico e o prático. Nesse sentido, é abordada a teoria 
estética de Kant. O princípio do gosto tem fundamentos tanto em 
mobiles empíricos, a posteriori, como em princípios, a priori.

Não se pode estruturar um discurso acerca do belo, como algo 
pertencente à verdade, no sentido teórico, objetivo. Há um espaço 
considerável entre o estético e o cognitivo. O belo não significa algo 
no objeto, como seria o caso da apreensão científica. Antes, o belo se 
refere a uma relação entre as faculdades espirituais e a representação 
da diversidade sensível do objeto. Por isso, os predicados dos juízos de 
gosto não são um conceito, mas uma sensação, ou uma percepção de 
prazer.

Tais circunstâncias explicam porque Kant nunca pergunta pelo 
objeto, mas pela objetividade, como possibilidade do conhecimento 
sintético. O belo sublinha a individualidade. O particular é o 
fundamento da distinção entre o estético e o cognitivo.

Por outro lado, é possível determinar o sujeito do juízo 
estético? A Crítica da Razão Pura não pressupõe a existência de pessoas 
individuais – observa Mílovic. Mas Kant fala da subjetividade universal 
e transcendental, o que explica o belo como relação entre representação 
e faculdades espirituais. “O belo é o objeto que induz ao prazer” 
(MÍLOVIC, 2002, p. 114). Essas considerações acentuam a relação 
entre moralidade e conhecimento, ou entre o prático e o teórico, que 
constitui uma das preocupações centrais de Mílovic na obra em apreço.

O autor fecha esse primeiro momento da reflexão, dedicado 
à subjetividade e abre perspectivas para discussões acerca da 
intersubjetividade. Tece uma crítica ao modelo da reflexão até aqui 
esboçada e se vale para isto de alguns postulados da filosofia de Hegel. 
Passando à filosofia pós-hegeliana, concentra-se de modo especial em 
Edmund Husserl, como tentativa malograda, em certo sentido, de 
superar o cogito. Mas vê nos pressupostos da fenomenologia a via de 



50  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

acesso para a colocação do problema da intersubjetividade, tal como 
apresentado por Apel e Habermas.

Kant e Hegel viveram numa época de revoluções – observa 
Mílovic. A modernidade representa a superação da ordem do mundo 
clássico, expressa no logos e a fundação do cogito como afirmação de 
uma autoconsciência autônoma. Kant se sustenta sobre a distinção 
entre sujeito e objeto. Hegel vai na direção contrária: identifica o 
conceito com a coisa em si. Por seu turno, a realidade comporta uma 
contradição em si, segundo a ótica hegeliana. Ou seja, há um nada 
que nega a natureza e possibilita a existência da história, compreendida 
como progresso. Essa estrutura dialética da realidade permite, enfim, 
que a liberdade se realize por meio do Estado moderno, por meio da lei.

Nessa perspectiva, vemos como Mílovic apresenta de forma 
interessante e bem fundamentada a passagem da filosofia moral kantiana 
para a filosofia do direito de Hegel. E, para tanto, vale-se de alguns 
conceitos axiológicos apresentados por Hegel, como Estado, sociedade 
civil, sociedade política, etc.

Finalmente, como tentativa de fechar esse primeiro momento 
da Filosofia da Comunicação..., Mílovic faz sérias objeções a Dilthey, que 
se mantem preso à filosofia da subjetividade e mostra como Edmund 
Husserl dá o passo decisivo para a fundamentação de uma pragmática 
da linguagem. Importante registrar que aos olhos de Mílovic, Husserl 
trabalha de forma marginal temas que serão centrais a Apel e Habermas, 
mas através da estrutura noético-noemática e da concepção de um ego 
transcendental, enseja o acesso livre para que os frankfurtianos possam, 
mais tarde, caminhar na direção de uma filosofia da linguagem, que 
supõe a reciprocidade dialógica.

Intersubjetividade ou a linguagem como paradigma filo-
sófico

O segundo momento de Filosofia da Comunicação... tem como 
foco privilegiado a intersubjetividade, tal como ela é tratada por Apel e 
Habermas, na segunda metade do século XX. O autor busca explicitar 
a linguagem como novo paradigma filosófico, a partir da evolução do 
pensamento de Wittgenstein e de Apel, como superação de Peirce. A 
linguagem tem inicialmente uma função de verdade. Ou seja, ela deve 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 51  

expressar, de maneira objetiva, a verdade dos fatos e, concomitantemente, 
tem uma função pragmática, isto é, uma dimensão comunicativa, cujas 
regras e significados são estabelecidos intersubjetivamente.

Tais considerações preliminares permitem a Mílovic concluir 
que a reviravolta pragmático-linguística supõe sempre uma comunidade 
de comunicação, uma intersubjetividade transcendental que, partindo 
do a priori da linguagem pressupõe a possibilidade e validade do 
conhecimento.

A pós-modernidade se caracteriza pela negação de toda 
fundamentação. Vide as posições adotadas por Hans Albert e Karl 
Popper, que tentam alternativas a essa situação. Mas a comunidade de 
comunicação pode ser vista como instância de fundamentação. Por 
exemplo, as pretensões de validade reivindicadas por quem fala são 
universais e sua resolubilidade sugere já uma fundamentação da fala, 
sob pena de se cair em contradição performativa.

Por isso, ao dedicar-se à pragmática da linguagem, Mílovic 
expõe os pontos essenciais da filosofia da linguagem de Habermas. 
Reporta-se, inicialmente, à dupla estrutura da fala: performativo-
proposicional e considera que a comunicação ocorre entre indivíduos 
inseridos no mundo da vida (objetivo, subjetivo ou social). Todos os 
participantes têm condições de liberdade e igualdade de fala perante 
os demais. Disso decorre que a cada classe de atos de fala corresponde 
uma pretensão de validade. Assim, a compreensibilidade, a verdade, a 
sinceridade do falante e a correção normativa são sempre contemplados 
em todo discurso. Por isso, o poder ilocutivo dos atos de fala supõe que, 
pela comunicação, seja possível que alguém diga algo a alguém sobre 
o mundo da vida. Assim, quem fala reconhece já implicitamente o a 
priori do discurso argumentado. Vale lembrar: “a racionalidade humana 
é comunicativa por excelência” (MÍLOVIC, 2002, p. 201). 

Nesse sentido, somos levados a supor que a intersubjetividade 
seja uma categoria humana fundamental em Mílovic: o homem não se 
identifica com o sujeito isolado no cogito, na consciência solitária do 
falante isolado, mas se constitui na comunidade de comunicação real, 
no corpo social, na polis, para usar aqui a compreensão aristotélica de 
zoo Polithikón.

A auto-reflexão não é possível de maneira solipsística. Ela supõe 
sempre a comunidade de comunicação. Por isso, as ações humanas 



52  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

são sempre acompanhadas da auto-compreensão que as diferencia 
dos eventos naturais. Nessa perspectiva, a linguagem privada não 
é absolutamente possível e a comunidade de comunicação é uma 
dimensão insuperável da argumentação significativa. Logo, importa 
à filosofia que a linguagem seja fundamentada em relação a essa 
comunidade de comunicação, que supõe a relação sujeito-co-sujeito e 
que permite (exige) que as pretensões de validade universais e necessárias 
sejam resolúveis diante do mundo da vida (objetivo, social, subjetivo 
ou intersubjetivo). Portanto, em relação ao significado, pressupomos 
a comunidade de comunicação real, enquanto em relação à validade 
pressupomos a ideal.

A explicação e a compreensão se referem ao conhecimento do 
mundo natural e das ciências espirituais. A hermenêutica é elemento 
constitutivo da pragmática transcendental, pois a validade objetiva 
do conhecimento científico, como discurso argumentado, pressupõe 
o a priori da comunidade de comunicação, ou seja, o entendimento 
intersubjetivo do significado.

O ponto de partida de Mílovic, ao tentar estabelecer a relação 
entre a ética e a pragmática transcendental da linguagem, é a possibilidade 
desta superar a perspectiva transcendental do pensamento de Kant. Ele 
considera inicialmente as teorias dos atos de fala de Austin e Searle 
e chega à dupla estrutura da fala, performativo-proposicional, de 
Habermas.

A pragmática transcendental da linguagem entende que uma 
fundamentação filosófica seja possível e, para tanto, supõe sempre 
a existência de uma comunidade comunicativa real, à qual todos 
pertencemos como seres livres e iguais e supõe, também, a antecipação 
da comunidade de comunicação ideal. Essa condição necessária de toda 
argumentação significativa é, também, o fundamento comunicativo 
necessário da conduta moral. Portanto, a fundamentação pragmático-
linguística e transcendental se assenta no princípio da subjetividade 
universal, isto é, da intersubjetividade, não nos moldes da filosofia da 
consciência, mas segundo a perspectiva do reconhecimento dialógico 
recíproco dos membros da comunidade de comunicação. Só assim 
é possível constituir intersubjetivamente o sentido e o significado 
do mundo em que vivemos. Significa dizer que há, implicitamente, 
uma base argumentativa do pensamento, que constitui o significado 
e a validade das asserções acerca do mundo da vida que, partindo da 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 53  

comunidade de comunicação real e antecipando a ideal – como foi dito 
– tem um caráter normativo. Como tal, aproxima a teoria consensual 
da verdade da ética.

A ética do discurso é, pois, possível e necessária, por 
estabelecer consensualmente as normas de ação num mundo em que a 
responsabilidade é coletiva. Para a Europa moderna bastava uma ética 
de interesse privado – observa Mílovic, reportando-se a Weber7. Mas 
“[...] os conceitos da ética tradicional são imperfeitos para responder aos 
desafios das novas estruturas de poder”8. É preciso pensar as condições 
globais da vida humana e até mesmo seu futuro sobre a terra. Por isso, 
Apel fala da emancipação do indivíduo, que se torna sujeito ao participar 
responsavelmente dos discursos práticos, pois realiza a comunidade de 
comunicação ideal na real9.

Desde a composição de Conhecimento e Interesse, na década de 
1960, Habermas manifesta sua preocupação central com a reflexão 
racional e a emancipação do indivíduo. Entretanto, na perspectiva 
do seu edifício teórico, isto não acontece dentro dos parâmetros do 
pensamento de Karl Marx, que reduz a interação ao trabalho, como 
prática transformadora do social e da história.

A razão comunicativa se distingue da ação instrumental. Ela 
fundamenta a ordem normativa. Habermas supõe sempre a competência 
comunicativa que, como racionalidade própria dos concernidos 
nas questões próprias do mundo da vida, pode se transformar num 
discurso. Ele relaciona interesse ao trabalho e à interação. Distingue 
três tipos de conhecimento, a cada um dos quais vincula um interesse 
precípuo do conhecimento. Assim, as ciências naturais são motivadas 
pelo interesse cognitivo. Em oposição, as ciências sociais ou histórico-
hermenêuticas são motivadas pelo interesse prático. E, na relação 
entre ambas, busca articular o problema da emancipação. Portanto, o 
problema da emancipação também está ligado às relações do trabalho e 
interação no mundo da vida. Por isso, é possível afirmar que a condição 
de emancipação não é transcendental, mas condicionada pelo mundo 
da vida.

7	 MÍLOVIC, 2002, p. 246.
8	 Idem, p. 247.
9	 Cf. APEL, K. O. Die Konflikte unserer Zeit und das Erfordernis einer ethisch-politischen 

Grundorientierung. In: APEL, K. O.; BÖHLER, D.; BERLICH, A. & PLUMPE, G. (Ed). 
Praktische Philosophie: Ethik 1, Frankfurt, 1980, p. 290 apud MÍLOVIC, 2002, p. 251.



54  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Conclusivamente, Mílovic afirma que: 
A linguagem, tomada como o novo paradigma filosófico, assinala a 
ideia da estrutura social da mente, o que implica a intersubjetividade, 
e não apenas a estrutura mental interna de nossas faculdades 
espirituais [...]. O imperativo não será mais baseado na boa vontade, 
mas na comunicação como a nova perspectiva de determinação 
da racionalidade [...]. Ao invés de prescrever como válida para 
todos uma máxima que se deseja impor como lei universal, eu 
estou agora obrigado a apresentar essa máxima aos participantes 
da comunicação, para que se estabeleça, através do consenso, sua 
validade universal (MÍLOVIC, 2002, p. 262).

Portanto, Habermas se distancia fundamentalmente de 
Descartes, na medida em que este busca apenas certezas individuais 
acerca da verdade e da racionalidade, enquanto aquele busca o ideal 
da comunicação intersubjetiva10. Nessa perspectiva, é possível ainda 
trazer à tona a ideia de intersubjetividade, presente na obra miloviciana, 
como categoria humana fundamental, pois a própria estrutura da 
mente humana é apresentada como social. Isto nos remete à proposta 
aristotélica de zoo polithikón, como ser social, que se constitui na relação 
intersubjetiva.

A ideia de universalização não supõe ausência de contradição, 
mas um acordo comunicativo mutuamente aceito por todos. Supõe a 
força do melhor argumento. Ao determinar a linguagem como o novo 
paradigma da racionalidade filosófica, Habermas, assim como Apel, 
recorre ao ato de fala como unidade básica da comunicação. A dupla 
estrutura performativo-proposicional desse ato se refere à comunidade 
de comunicação real e ideal para determinação do sentido e significado 
que atendem às pretensões de validade.

Tudo isso nos permite entender com Mílovic a referência feita ao 
concluir sua obra: “no início era o Verbo”11. De fato, a expressão adquire 
novo significado ou um “tom de esclarecimento”, por entendermos que 
a palavra, o Verbo é o que constitui o ser humano, como possibilidades.

10	 Cf. SCHNÃDELBACH, H. Reflexion und Diskurs. Frankfurt, 1977, p. 218 apud 
MÍLOVIC, 2002, p. 263.

11	  MÍLOVIC, 2002, p.301.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 55  

Referências 

ALMEIDA, Paulo Roberto Andrade de. A esfera pública política 
no pensamento de Jürgen Habermas: problemas, limites e 
perspectivas. 2018. 254 p. Tese (Doutorado). Universidade Federal 
da Paraíba, UFPB. Disponível em: https://repositorio.ufpb.br/jspui/
handle/123456789/13173. Acesso em: 19. 01. 2023.

HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e Interesse, com um novo 
posfácio. Tradução: José N. Heck. Rio de Janeiro: Guanabara, 1987.

HABERMAS, Jürgen. Entre Naturalismo e Religião: estudos 
filosóficos. Tradução: Flávio Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro, 2007.

HABERMAS, Jürgen. Modernidade – Um projeto inacabado. (1980) 
In: ARANTES, O. B. F. e ARANTES, P. E. Um ponto cego no 
projeto moderno de Jürgen Habermas: Arquitetura e dimensão 
estética depois das vanguardas e duas conferências de Jürgen 
Habermas. São Paulo: Brasiliense, 1992.

HABERMAS, Jürgen. Que significa pragmática universal? 1976 [s. 
n. t.].

HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e comunicação. Tradução: 
Paulo Rodrigues. Lisboa: Edições 70, 1996.

HABERMAS, Jürgen. Teoria y Praxis: estudios de filosofía social. 
Madrid: Tecnos, 2008.

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. 
São Paulo: Discurso Editorial, 2009. (Coleção Philosophia).

MÍLOVIC, Miroslav. Filosofia da Comunicação: Para uma crítica da 
Modernidade. Tradução do manuscrito em inglês: Verrah Chamma. 
Brasília: Plano, 2002.





4 

DIREITOS HUMANOS E ESTADO DE 
DIREITO: HEGEL E O JUSNATURALISMO 

EM ROUSSEAU

Zilmara de Jesus Viana de Carvalho1 
Universidade Federal do Maranhão, São Luís, MA, Brasil.

Flávio Luiz de Castro Freitas2 
Universidade Federal do Maranhão, São Luís, MA, Brasil.

Leonice da Conceição Pinheiro Silva3 
Universidade Federal do Maranhão, São Luís, MA, Brasil.

Luis Carlos Serra Amorim Filho4 
Universidade Federal do Maranhão, São Luís, MA, Brasil.

Introdução

Toma-se como Direitos humanos a norma jurídica aplicada 
a todos os homens como uma regra geral básica a toda 

a humanidade. Logo após as Guerras mundiais (Primeira Guerra 
Mundial 1914 – 1918 e Segunda Guerra Mundial 1939 – 1945) e todo 
o percurso de brutalidade e desumanidade ocorrido nesses períodos, 
a Organização das Nações Unidas (ONU) promulgou em 1948 a 
Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH). Dividida em 

1	 Doutora em Filosofia, professora do Departamento de Filosofia e do Mestrado em Cultura 
e Sociedade da Universidade Federal do Maranhão.

2	 Doutor em Filosofia, professora do Departamento de Filosofia e do Mestrado em Cultura 
e Sociedade da Universidade Federal do Maranhão.

3	 Mestranda em Cultura e Sociedade pela Universidade Federal do Maranhão; Licenciada em 
Ciências Humanas com habilitação em Filosofia pela Universidade Federal do Maranhão.

4	 Mestrando em Cultura e Sociedade pela Universidade Federal do Maranhão; Licenciado em 
Ciências Humanas com habilitação em Filosofia pela Universidade Federal do Maranhão.



58  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

30 artigos, ela vem trazer a noção de que todos os seres humanos são 
constituídos de dignidade e direitos inaliáveis, que devem a todo custo 
ser preservados e garantidos.  

Essa noção de direitos inaliáveis não é tão recente, e já era 
explorada desde os primeiros passos da filosofia política tendo seu apogeu 
na Idade Moderna com o Jusnaturalismo. Nesse período o direito foi 
compreendido como a técnica que tornou possível a coexistência entre 
os homens. Para os filósofos jusnaturalistas existe um direito natural 
imutável que antecede a própria noção dos Estados e que devem ser 
garantidos como direito de cidadania. Essa noção de direito natural 
pode ser compreendida como os primeiros passos dos direitos humanos.  

Entretanto, a ideia do direito natural começa a se divergir 
quando se passou a utilizá-lo como uma teoria acerca da justificação e a 
legitimação do Estado. Para alguns filósofos como Hobbes, os homens 
vivendo em seu estado natural, disponham-se apenas da lei da força e 
viviam em um estado de guerra, mas, devido o direito natural e a fim de 
sua garantia, firmaram um acordo cedendo sua liberdade para garantir 
a vida. Com Rousseau o jusnaturalismo ou o contratualismo tomou um 
caminho mais distinto que será assimilado por Hegel. 

Rousseau defende que todo direito é político, sem as instituições 
humanas não há direitos, pois não existem leis, deveres ou obrigações. 
Assim o direito surge a partir da figura de um poder soberano do Estado. 
Todo direito só se torna legitimo se este representar a vontade coletiva 
que vai além das vontades individuais. Para ele o que impele a formação 
do Estado e das instituições civis é o surgimento da propriedade privada, 
ela faz os homens saírem de um estado natural para um estado de guerra. 

É em seus primeiros escritos que percebe-se a ideia de propriedade 
como um dos geradores das desigualdades sociais, além de inúmeras 
disputas por terras e bens, e em meio a tudo isso nasce à sociedade civil 
e as leis. Essa passagem para a sociedade civil causará uma perda dos 
seus direitos e liberdades naturais e a conquista de direitos civis.

Sua crítica ao jusnaturalismo se dá devido ele não considerar a 
formação do Estado como algo positivo e sim natural. O Estado surge 
da própria razão humana e o desenvolvimento das famílias e sociedade 
que precisam de uma instância que gerencie todas as relações sociais. 
Para ele os homens não podem firmar contratos ou acordos sobre bens 
que não sejam materiais ou propriedades. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 59  

Hegel concorda com Rousseau ao apresentar uma noção de 
direito institucionalizado, para ele antes das instituições não existe 
a noção de direito. Na Filosofia do direito ou Espírito objetivo, ele 
demonstra a realização da ideia do direito e sua efetivação. Para ele, o 
direito traça um caminho de direitos básicos e essenciais que devem ser 
garantidos e efetivados com as instituições sociais na figura do estado. 

Jusnaturalismo, contrato social e Rousseau

O Jusnaturalismo é a filosofia jurídica e política predominante 
do período moderno, entre os séculos XII e XIII, tendo como variante 
o Contratualismo. A corrente jusnaturalista defende que, o homem 
possui um direito inato e imutável — um direito natural — anterior as 
instituições e superior ao direito positivo. É devido essa concepção de 
direito natural e em prol de sua conservação que se cogitou as noções de 
formação do Estado por pactos sociais.

Como bem assegura Bobbio (1998) os jusnaturalistas modernos 
defendem que a saída do Estado de natureza para um Estado civil 
organizado e dotado de autoridade, só acontece para haver a garantia e a 
conservação do direito natural. Dessa forma, o Estado só tem serventia 
se garantir sua função social para qual foi estabelecido através do pacto 
ou contrato social. Se esse acordo for violado pelo soberano, todo o 
processo tende ao fracasso.

Semelhantemente, em Rousseau o jusnaturalismo é percebido 
através dos seguintes conceitos: estado de natureza, o estado civil, o 
contrato social, a liberdade natural e a liberdade civil. Rousseau parte 
da ideia do “bom selvagem”5, em seu estado de natureza, o homem 
era bom, vivia conforme seus instintos e autoconservação, não em um 
estado de guerra. “Sua primeira lei é zelar por sua própria conservação, 
seus primeiros cuidados são os que ele deve a si mesmo, e assim que 
chega à idade da razão, sendo somente ele juiz dos meios adequados 
para se conservar, ele se torna com isso seu próprio amo.” (ROUSSEAU, 

5	 O bom selvagem em Rousseau, é uma crítica a esse progresso civilizatório que coloca os 
homens em confronto com seus impulsos naturais. No estado de natureza os homens 
viviam em uma plenitude, em bem-estar natural. A partir do instinto de sobrevivência, o 
selvagem começou a usar a natureza em prol de seus ideais, estabelecendo novos padrões de 
sobrevivência. Abrindo alas para uma nova etapa, a formação da sociedade, o bom selvagem 
se desconecta do estado de natureza e se encaminha para a sociedade civil.



60  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

2011, p. 56). 
Ao analisar o homem eu seu estado natural, o genebrino discorda 

de todo o pensamento hobbesiano, do homem mau por natureza. 
Hobbes (1999) considera o homem como um átomo de egoísmo, 
que por natureza não se unem por consenso despretensioso. Para ele, 
a condição natural dos homens pode ser entendida como a guerra de 
todos contra todos. Isso ocorre por os homens serem dotados de um 
direito natural, que consiste na liberdade6 que cada um tem para usar 
de seu próprio poder de maneira que quiser para preservação de sua 
própria natureza.

De acordo com Hobbes (1999), a natureza fez os homens iguais 
tanto em suas faculdades espirituais como nas corporais. Entretanto, 
essa igualdade acaba transformando-se em conflitos, enquanto todos 
buscam sua conservação, suas vontades se cruzam em algum momento, 
dessa forma, a sobrevivência depende da força ou da inteligência de 
cada um para subjugar o seu próximo. Assim, o homem em seu estado 
natural encontra-se em um estado de guerra de “todos contra todos” 
regido pelo direito da força

Entretanto, Rousseau discorda, afirma que: 
Não concluamos com Hobbes, principalmente, que, por não ter 
nenhuma ideia da bondade, o homem é naturalmente mau, que 
é vicioso porque não conhece a virtude e que recusa sempre a seus 
semelhantes serviços que julga não lhes dever; nem concluamos 
que, em virtude do direito que se atribui com razão sobre as coisas 
de que necessita, ele se imagine loucamente ser o único proprietário 
de todo o universo [...]. Ao raciocinar sobre os princípios que 
estabelece, esse autor devia dizer que, sendo o estado de natureza 
aquele em que o cuidado com nossa conservação é o menos 
prejudicial ao de outrem, esse estado era consequentemente o 
mais apropriado à paz e o mais conveniente ao gênero humano. 
Ele diz precisamente o contrário, por ter erradamente introduzido, 
no cuidado da conservação do homem selvagem, a necessidade de 
satisfazer a uma série de paixões que são obra da sociedade e que 
tornaram as leis necessárias. (ROUSSEAU, 2017, p. 68-69).

O primeiro sentimento do homem foi o de autopreservação, 
o instinto levou os homens a se apropriarem dos recursos e salvação, 

6 	 Hobbes define a liberdade como “a ausência de impedimentos externos, impedimentos que 
muitas vezes tiram parte do poder que cada um tem de fazer o que quer, mas não podem 
obstar a que use o poder que lhe resta, conforme o que seu julgamento e razão lhe ditarem” 
(HOBBES, 1999, p. 113)



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 61  

fornecidos com as produções da terra. Necessidades básicas os fizeram 
experimentar novas maneiras de existir e isso aumentou a sua forma 
de ser “superior” diante dos outros animais. A propriedade privada 
marca o rompimento com a liberdade dos homens, surgindo uma 
má socialização, dando origem a divisões de trabalhos, desigualdades, 
egoísmo, ambição, enriquecimento, sujeição e preconceitos.

Com a invenção da propriedade instaura um estado de guerra, 
dela surge a existência da primeira desigualdade, a que separa os ricos 
dos pobres, e a formação das primeiras sociedades civis, baseadas 
na escravidão dos menos favorecidos. Com o desenvolvimento da 
metalurgia e da agricultura, a cultura das terras transformou-as em 
direito de propriedade, a igualdade contida do estado primitivo 
desaparece, o trabalho agora se torna algo necessário e o homem torna-
se escravo de suas necessidades.

A desigualdade no estado natural é quase nula, a partir do 
progresso do espirito humano, devido à propriedade privada e as leis é 
que ela vem se consolidar. Dessa forma, nota-se que tais “desigualdades 
não possuem fundamento natural, elas se encontram no âmbito civil, 
através das consequências dos atos e escolhas humanas” (KRITSCH, 
2011, p. 79). Prossegue afirmando:

A sociedade, as leis e o pacto fixaram para sempre a lei da 
propriedade e da desigualdade, tornando usurpação astuciosa um 
direito irrevogável e sujeitando todo o gênero humano ao trabalho, 
à servidão e à miséria. Esses pactos expandiram-se por todo o 
mundo e depois de algum tempo já não era mais possível encontrar 
um povo que não tivesse sido subjugado.  (KRITSCH, 2011, p. 
89).

A civilização é vista por Rousseau como a responsável pela 
degeneração das exigências morais profundas da natureza humana e 
sua substituição pela cultura intelectual. A uniformidade artificial e a 
mecanização impostam pela sociedade às pessoas, de como elas devem 
se comportar, leva-as a ignorar os deveres humanos e as necessidades 
naturais. 

A sociedade nascente deu ensejo ao mais horrível estado de guerra. 
O gênero humano, aviltado e desolado, não podendo mais voltar 
atrás nem renunciar às aquisições infelizes que fizera e trabalhando 
apenas para sua vergonha por ter abusado das faculdades que o 
dignificam, viu-se ele próprio diante da ruína. (ROUSSEAU, 2017, 
p. 94).



62  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Assim, o homem preso a sociedade civil, não podendo retomar a 
sua ordem natural se vê obrigado a seguir novas regras, o direito natural 
transforma-se em direito civil, o homem converte-se em um animal 
fraco e debilitado, doente e condenado a civilidade. Para contornar 
essa situação se faz necessário a constituição de um Estado através de 
um pacto, afim de controlar todos os males que a propriedade trouxe 
consigo. 

Em Rousseau, o que impulsiona a formação do Estado e o 
estabelecimento da sociedade civil é o processo natural de sociabilidade 
humana e as desigualdades humanas que surgiram com a propriedade 
privada. Por isso surge a necessidade de abandono do estado de natureza 
para o estado civil, por um pacto social, para acordo, onde todos 
concordassem entre si coletivamente. Como ele afirma “O primeiro, 
ao cercar um terreno, teve a audácia de dizer, isto é meu e encontrou 
gente bastante simples para acreditar nele foi o verdadeiro fundador da 
sociedade civil” (ROUSSEAU, 2017, p. 80). Destarte, o genebrino em 
sua obra posterior reafirma:

Suponho que os homens tenham chegado ao ponto em que os 
obstáculos que prejudicam a sua conservação no estado de natureza 
prevalecem por sua resistência sobre as forças que cada indivíduo 
pode empregar para se manter nesse estado. Então, esse estado 
primitivo não pode mais subsistir e o gênero humano pereceria se 
não mudasse sua maneira de ser. (ROSSEAU, 2011, p. 65),

Para sair do estado de natureza para um estado de paz e 
liberdade, havia a necessidade de renúncia ao direito de fazer justiça 
por conta própria e conservar os direitos naturais (à vida, à liberdade, 
à propriedade), logo esse contrato não é a renúncia total dos direitos e 
sim uma garantia deles. Não havendo a possibilidade de um retorno 
ao seu estado natural, só restou aos homens alienar-se de todos os seus 
direitos pelo bem da comunidade. “Cada um de nós dispõe em comum 
da sua pessoa e de todo o seu poder sob a suprema direção da vontade 
geral, e recebe, enquanto corpo, cada membro como parte indivisível 
do todo” (ROSSEAU, 2011, p. 66).

Essa passagem do estado de natureza ao estado civil produz no 
homem uma mudança notável, ao substituir em sua conduta o 
instinto pela justiça e ao dar às suas ações a moralidade que antes lhes 
faltava. [...] Embora se prive nesse estado de várias vantagens que 
provêm da natureza, ele as recupera bem maiores, suas faculdades se 
exercem e se desenvolvem, suas ideias se ampliam, seus sentimentos 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 63  

se enobrecem e sua alma toda se eleva a tal ponto que, se os abusos 
dessa nova condição não o degradarem de pronto para abaixo 
daquela de que saiu, ele deveria abençoar sem cessar o feliz instante 
que o tirou dela para sempre e que, de um animal estúpido e obtuso, 
fez um ser inteligente e um homem. (ROUSSEAU, 2011, p. 70).

Entretanto, o contrato social proposto por Rousseau não tem 
como pretensão apenas legitimar a força do Estado como fez seus 
predecessores Hobbes e Locke, ele apresentou formar um Estado sem 
dominação, sem que envolvesse a submissão da vontade de uns à vontade 
de outros.  O Estado para Hobbes surge assim como uma limitação 
da liberdade (direito), para garantir as leis racionais (obrigações) como 
garantia da vida. No que lhe concerne, Locke (2003) defende que o 
fundamento do Estado é a própria razão, de forma que essa união é um 
benefício mútuo onde todos saem de um estado de direito individual 
e se organizam a fim de fortalecerem seus próprios direitos como um 
corpo organizado.

Rousseau irá apresentar no próprio contrato, se este for pensado 
como uma forma de associação, fazendo com que os indivíduos só 
venham a se submeter à vontade coletiva e não de uns e de outros. Ao 
se submeter a essa vontade coletiva automaticamente o indivíduo estará 
obedecendo a si mesmo, como agente dessa coletividade, ele também 
ajudou a criar as leis do contrato. 

Ao propor um acordo baseado na vontade geral, ele inaugura 
uma nova forma de pensar a construção do Estado. O corpo 
político proposto por ele é baseado em um sistema democrático de 
reconhecimento das vontades coletivas que se organizam em prol de 
um bem maior. “A teoria de Rousseau aponta para um viés altamente 
democrático: os indivíduos se lançam, ativamente, na consecução do 
interesse comum, que é o seu também” (MASCARO 2016, p. 175). O 
pensamento político dele,

trata-se da cidadania ativa. Ao contrário de Hobbes e Locke, que 
enxergam o indivíduo como uma espécie de elemento isolado, 
cujos direitos lhe seriam atribuídos ou retirados passivamente (por 
meio de um soberano que seria um terceiro), Rousseau enxerga o 
indivíduo como membro ativo da comunidade. Trata-se de um 
súdito das leis do Estado, mas, ao mesmo tempo, de um cidadão, 
que participa ativamente da autoridade soberana. (MASCARO, 
2016, p.175).

Com o contrato social proposto por Rousseau (2011) o homem 



64  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

além de ganhar a liberdade civil7 ganha também propriedade de 
tudo aquilo que possui, logo no estado civil ele é livre porque possui 
autonomia, pois prescrevem-se leis a si mesmos. Essa autonomia é o 
princípio fundador do Estado democrático. 

Hegel e o estado de direito

Desde os escritos de sua juventude, Hegel já tencionava 
desenvolver uma filosofia do Estado, com o intuito de restaurar o 
ideal da polis grega, centrada em um Estado racional. O advento da 
modernidade com a Revolução Francesa e as Guerras napoleônicas, 
inseriram no contexto social político uma nova forma de pensar a 
liberdade com o reconhecimento da subjetividade. Dessa forma, o 
grande projeto de Hegel passa a ser tentar reconstruir um Estado ético 
objetivo, que não negue a subjetividade moral, assim como outros 
direitos conquistados na modernidade. 

Como afirma Vaz (2014), Hegel pretende para sua ciência 
do Estado, sistematizar as determinações da liberdade, de forma que 
a sociedade se torne consciente do seu processo, mas só será possível 
se existir universalidade da ideia da liberdade, para que todos possam 
se reconhecer como participantes da vida social, reconhecendo seus 
direitos e deveres. Não obstante, o Estado é télos de todo o sistema de 
direito, como a própria realização da liberdade.

 Segundo Brandão (2001, p. 108-109), “[...] o jovem Hegel um 
dia acreditou na possibilidade de restauração da polis grega. Esta ilusão 
foi abandonada [...] com o fim do período napoleônico, a partir do qual 
Hegel descobre o que considera a marca distintiva da modernidade”. 
Entretanto, não houve um abandono, e sim uma ressignificação a 
partir dos pressupostos jurídicos que surgiram em sua época, o ideal 
grego ainda é o objetivo hegeliano, porém, elevado a uma nova ideia 
de liberdade.

Para Vaz (2000), a filosofia jurídica moderna tinha como 
objeto a liberdade individual, e como preservar essa liberdade diante 
da submissão de leis ou a um poder exterior. É sobre esse pilar que 

7	 Com o contrato social proposto por Rousseau (2011) o homem além de ganhar a liberdade 
civil ganha também propriedade de tudo aquilo que possui, logo no estado civil ele é 
livre porque possui autonomia, pois prescrevem-se leis a si mesmos. Essa autonomia é o 
princípio fundador do Estado democrático



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 65  

Hegel assenta sua filosofia, ele pensa poder apresentar uma tentativa 
de síntese, que articula organicamente a subjetividade moderna com a 
objetividade das leis/Estado, além disso, ele pretendia,

[...] fundamentar a História na racionalidade objetivamente ética 
e política do ser humano, a exemplo do que fez a filosofia política 
clássica platônica-aristotélica. Porém, o que determina para Hegel 
a racionalidade objetiva da História é a liberdade subjetiva no seu 
exercício da moralidade, diferentemente do pensamento clássico, 
que via a razão na polis sem a mediação da liberdade subjetiva. 
Mediada, então, pela moralidade concreta da liberdade subjetiva, a 
racionalidade se objetiva na História como vida ética (eticidade) da 
sociedade. (VAZ, 2014, p. 56)

O reconhecimento da subjetividade como constitutiva da 
liberdade é uma conquista moderna, que para Hegel deve ser mantida. 
Contudo, apenas reconhecer a subjetividade moral é insuficiente para a 
realização da liberdade efetiva, ela precisa necessariamente ser mediada 
institucionalmente sob o manto do Estado e da constituição.

A grande distinção do pensamento hegeliano para o 
contratualismo, é apenas a ordem dos fatores. Primeiramente sobre as 
concepções de direito natural e o argumento do surgimento do Estado 
como um contrato. 

Para Hegel, 
[...] o direito da natureza é o ser-aí da força, e o fazer-valer da 
violência, e um estado-de-natureza é um ser-aí da força-bruta e do 
não-direito, do qual nada melhor se pôde dizer senão que / preciso 
sair dele. Ao contrário, a sociedade é antes o estado em que somente 
o direito tem sua efetividade: o que se tem de sacrificar é justamente 
o arbítrio e a força-bruta do estado de natureza. (HEGEL, 1995, 
p. 288).

Para Vaz (1993), cabe então pensar como conciliar a liberdade 
com uma lei ou algo exterior, sem limitá-la? E como é possível legitimar 
o contrato social como uma filosofia da liberdade, já que ela pressupõe 
uma restrição e legitimação da liberdade individual?

Essas questões vão ser resolvidas no conceito de Sociedade-civil8. 
Com a sociedade surge além de processos econômicos, os direitos civis 
e as regras jurídicas, é nele que surge os contratos como como garantia 
de direitos e deveres, o erro dos contratualistas foi alterar a ordem dos 

8	 Hegel define a sociedade civil como o campo de luta do interesse privado individual de 
todos contra todos, fazendo uma alusão ao Estado guerra posto por Hobbes em seu Leviatã.



66  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

fatores, atribuindo ao Estado, funções da sociedade (ROSENFIELD, 
2005). 

Dos contratualistas, Rousseau foi o que mais se aproximou 
do objetivo de Hegel.  Rousseau ao estudar a passagem do estado de 
liberdade e guerra para um estado de paz e liberdade, para sair do estado 
de natureza havia a necessidade de renúncia ao direito de fazer justiça 
por conta própria e conservar os direitos naturais (à vida, à liberdade, à 
propriedade), logo esse contrato não é a renúncia de total dos direitos 
naturais. 

Com o contrato social proposto por Rousseau o direito surge 
a partir da figura de um poder soberano do Estado. Todo direito só 
se torna legitimo se este representar a vontade coletiva que vai mais 
além do que as vontades individuais. Contudo, a conciliação pensada 
por Rousseau entre Estado e liberdade, visava uma liberdade que era a 
participação consciente e segundo a lei do Estado.

Entretanto, para Hegel o contrato é sobre as coisas, aquilo que 
posso alhear-me, sobre aquilo que está sobre minha posse, ou seja, 
minha propriedade, desta forma, nem a família o Estado9 pode se dá 
em forma de contrato. Os contratos incidem sobre as propriedades 
privadas e devem ser mantidos e gerenciados. Quanto aos direitos, 
todos eles devem ter garantias, o bem-estar, a propriedade, necessidades 
e carências, mas como forma de leis universais, e reconhecidas perante 
um Estado.

Para definir o surgimento do Estado Hegel o define como a 
realização histórica racional do conceito de liberdade, Hegel, retoma 
o princípio organicista da formação social, o ideal aristotélico. Além 
disso ele retoma a essência do Estado como princípio, “na ordem 
da natureza, o Estado se coloca antes da família, e antes de cada 
indivíduo” (ARISTÓTELES, 2006, p.13). Do ponto de vista do 
conteúdo, efetividade, o Estado é posto como primeiro, onde a 
Família e a Sociedade Civil de desenvolve. Entretanto, pela lógica do 
desenvolvimento da liberdade, ele é o último momento apresentado por 

9	 [...] contrato parte da arbitrariedade da pessoa, e esse ponto de partida igualmente o 
casamento tem em comum com o contrato. Mas no Estado isso é logo diferente, pois não 
reside no arbítrio dos indivíduos, se separar do Estado, dado que já se é cidadão [...]segundo 
o lado natural. A determinação racional do ser humano é viver no Estado, e se ainda não há 
Estado, assim está dada a exigência da razão para que ele seja fundado. (HEGEL, 2021, p. 
102).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 67  

Hegel em sua filosofia política, como resultado dialético das instituições 
sociais e como a liberdade concreta, por isso se faz necessário apresentar 
seus conceitos.

A Família é a união dos membros pelo sentimento do amor, 
por livre vontade. Mas quando o direito se torna parte dessa união, 
ela dissolve-se. Pelo direito, a família constitui-se como um momento 
determinado que se realiza pelo: casamento; propriedade e o bem da 
família, e do cuidado desses; educação dos filhos e na dissolução da 
família. Por meio da dissolução, os indivíduos se libertam para o mundo 
buscando realizar-se, formando novas famílias que se unem formando, 
povos e logo nações. A conciliação de famílias se dá devido à necessidade 
de realizar suas satisfações, formando assim a sociedade civil-burguesa10.

A sociedade civil é o egoísmo da satisfação pessoal leva os 
indivíduos a postular uma universalização de identidade ética, apenas 
para suprir suas necessidades. Os indivíduos se reconhecem como 
pessoas privadas que buscam seus próprios interesses. Na sociedade, 
todos tem direito de buscar seus próprios carecimentos, realizar suas 
satisfações, sejam elas básicas, necessárias e universais, (comer, beber, 
vestir), ou outros modos de satisfação.

É por meio do trabalho que os carecimentos são conquistados. 
Mas, a possibilidade de satisfação induz a riqueza, que leva a aumento 
do patrimônio, propriedades. Aqui novamente volta ao problema 
e a limitação do Direito abstrato. Como garantir a proteção das 
propriedades individuais e universais, já que todos querem a mesma 
coisa? Para Hegel, mesmo que haja um sistema jurídico, um tribunal 
e as corporações para mediar os conflitos dentro da sociedade civil, eles 
ainda sim são instituições incompletas, e necessitam de um órgão maior 
para se desenvolver, o Estado.

Para Hegel, o Estado é o conceito de liberdade que se 
concretizou no mundo, é o racional em si para si, a vontade universal. 
Nele, a liberdade chegou ao seu supremo, um direito supremo sobre 

10	 A “sociedade civil aparece, na eticidade, como momento intermediário entre a família e o 
Estado. No que diz respeito à realização da liberdade, ela é ainda parcial, o que significa, 
também, que segundo o ponto de vista da realização do princípio pleno, ela é inferior 
ao Estado, uma vez que este, como se verá, é o “verdadeiro fundamento”. Assim como a 
moralidade e o direito abstrato são momentos negados, superados e guardados (aufgehoben) 
na eticidade, a sociedade civil e a família são momentos do Estado. Portanto, o Estado só se 
compreende como constituído pela sociedade civil. (WEBBER, 1993, p. 113-114)



68  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

seus membros em forma de dever. Como afirma Mascaro (2002, p. 82), 
“o Estado é um momento dialético superior ao plano da moralidade e 
da individualidade. O Estado não está em função do indivíduo, nem 
é resultante das vontades individuais”. O Estado é liberdade concreta, 
pois nele há o reconhecimento dos direitos para si como universal. O 
universal não pode ser efetivo sem o interesse das vontades particulares, 
e os indivíduos não por si não conseguem se orientar sozinhos pela 
vontade universal, é necessária uma instância superior para unir esses 
interesses, e ela é o Estado hegeliano.

Por outro lado, “ele é seu fim imanente e possui seu vigor 
na unidade de seu fim último universal e do interesse particular dos 
indivíduos, no fato de que eles têm obrigações para com ele, enquanto 
eles têm, em simultâneo, direitos” (HEGEL, 2021, p. 260). Pela 
obrigação os indivíduos precisam encontrar suas satisfações, segundo 
as obrigações, o indivíduo se torna cidadão, e no seu cumprimento ele 
encontra proteção, e bem-estar, logo, ter obrigação e cumpri-la garante 
a subsistência.

A relação entre dever e direito tem o duplo lado, que aquilo que 
o Estado exige como dever, também é imediatamente o direito 
da individualidade, na medida em que isto não é mais do que 
a organização do conceito de liberdade. As determinações das 
vontades individuais são trazidas por meio do Estado a um ser aí 
objetivo e apenas por meio dele chegam à sua verdade e efetivação. 
O Estado é a única condição para a obtenção da finalidade particular 
e do bem-estar. (HEGEL, 2021, p. 262).

O Estado para Hegel deve ser a garantia do direito para todos, 
na medida que todos fazem parte dele, seja cidadão, seja família, ou 
instituição. Para ele, o equívoco do período moderno foi determinar 
o Estado como apenas segurança ou de direitos básicos, como a vida, 
ou a propriedade, confundindo o Estado com a sociedade civil. Se o 
dever do Estado se limitar apenas a isso, ele é incompleto, ele ficou no 
subjetivo, para sua efetivação ele precisa garantir a liberdade individual, 
coletiva e a propriedade privada, ser objetivo, elevar esses direitos a uma 
instância maior, e fazer deles reconhecidos por todos. O propósito do 
Estado é o interesse universal. A universalização “tem como função, 
como determinação, o estabelecimento de uma comunidade humana 
livre, uma comunidade em que os indivíduos tenham consciência de ser 
agentes das decisões que concernem a vida de todos” (ROSENFIELD, 
1995, p. 39).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 69  

A universalização torna-se o conceito de Constituição como 
a base pela qual o Estado está firmado. A Constituição estabelece a 
confiança do Estado como liberdade efetiva, através do patriotismo11 
dos indivíduos.  A constituição política12 é a organização do Estado, 
ela “é a lei compenetrando todas as suas relações, os costumes e a 
consciência de seus indivíduos [...]” (HEGEL, 2021, p.286). 

O Estado determina a finalidade do sistema hegeliano de 
direito, seu objetivo enquanto segunda natureza e a concretização do 
conceito de liberdade. Ele é o racional em si para si, pois “é a suprema 
realização de uma comunidade humana sobre a Terra. Podemos dizer 
que é a forma mais elevada de vida humana, se considerarmos as formas 
de vida como um todo” (TAYLOR, 2014 p. 503).  O Estado é soberano 
em si para si pela sua constituição, e com os outros Estados pela guerra, 
ele é o “pretor supremo é unicamente o espírito universal existente em 
si e para si, o espírito do mundo.” (HEGEL, 2021, p. 341). 

Considerações finais

 Rousseau busca traçar uma análise da sociedade, utilizando 
a noção de estado da natureza, se difere dos demais por acreditar 
que o homem vivia de forma inocente, que o homem era bom, pois 
assim como os demais animais ele vivia pelos seus instintos e para sua 
sobrevivência. Percebe-se que o genebrino acreditava que o surgimento 
da propriedade, foi um viés usado pelos ricos como forma de garantir 
seus bens, pois encontraram pessoas que aceitassem a subordinação. E o 
surgimento das leis veio para legitimar essa dominação.

Contudo, as desigualdades sociais não é algo novo que tenha 
surgido com o processo de globalização e modernidade, elas já 
existem há bastante tempo, o início da civilização já se consolidou de 

11	 “Entende-se frequentemente por patriotismo apenas a disponibilidade a sacrifícios e a ações 
extraordinárias. Mas, essencialmente, ele é a disposição de espírito, que na situação e nas 
relações de vida habituais está habituado a saber que a comunidade é a base substancial e 
o fim.” (HEGEL, 2021, p. 265). O patriotismo em Hegel tem significado muito distante 
do que se entende hoje, para ele o patriotismo é o sentimento de confiança no Estado em 
que sou cidadão, é saber que meus interesses são garantidos e conservados de forma que me 
reconheço no Estado e não estou alheio a ele. 

12	 A “Constituição, como organização do todo, é a forma específica em que as várias partes 
que compõem um povo são chamadas a cooperar, ainda que desigualmente, para um único 
fim, que é o fim superior do Estado, diferente do fim dos indivíduos singulares.” (BOBBIO, 
1991, P.99)



70  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

forma corrupta. O homem natural existente nos indivíduos está se 
degenerando, estes estão se deixando naturalizar pelas desigualdades, 
para não abrir mão da sua comodidade, acaba por se tornar submisso 
do sistema político por não ter como regressar ao seu modo de vida 
natural. Ao perder sua liberdade natural ele ganha o Estado e as leis civis 
constituídas para a garantia de sua liberdade civil.

Hegel discorda com os jusnaturalistas que tentaram explicar a 
relação Estado e indivíduo, através de um contrato social, postulando 
um Estado de natureza onde todos os homens viviam em guerra. 
Ele revoga a ideia de contrato, e volta-se para a um desenvolvimento 
orgânico do Estado, onde os direitos da propriedade, bem-estar, 
liberdade, são objetivados na história como vida ética da sociedade, 
através do reconhecimento das leis como garantia de direitos e deveres. 

Entretanto, assim como Rousseau, seu objetivo era tentar 
demonstrar como unificar a ideia de liberdade com as leis, dessa forma, 
podemos dizer que a relação da filosofia jurídica de Hegel em relação ao 
jusnaturalismo de Rousseau pode ser entendida como uma dissolução 
e realização. Dissolução, pois ele refuta ou supera a ideia de contrato 
social como surgimento do Estado e realização devidos o próprio 
Hegel acreditar ter conseguido resolver os problema da legitimação 
da liberdade a partir do critério de um direito reduzido ao um órgão 
governamental organizado, o Estado, de forma que os indivíduos e os 
coletivos da sociedade civil conseguissem se perceber como participante 
de um todo e não apenas como dominados. 

Referências

ARISTÓTELES. A Política. Tradução de Nestor Silveira Chaves. São 
Paulo: Escala Educacional, 2006.

BOBBIO, Norberto, MATTEUCCI, Nicola e PASQUINO, 
Gianfranco. Dicionário de Política. 11. ed. rev. Brasília: Editora 
Universidade de Brasília, 1998.

BRANDÃO, Gildo Marçal. Hegel: o Estado como realização 
histórica da liberdade. In: WEFFORT, Franciso (Org). Os Clássicos 
da Política. São Paulo: Atica, 2001.

HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito ou Direito 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 71  

Natural e Ciência Política em Compêndio. Porto Alegre: Editora 
Fundação Fenix, 2021.

HEGEL, G.W.F. Enciclopédia das ciências filosóficas em 
compêndio: 1830. São Paulo: Loyola, 1995. (O pensamento 
ocidental). Tradução de: Paulo Meneses, com a colaboração de José 
Machado.

HOBBES, Thomas. Leviatã ou matéria, forma e poder de um 
estado eclesiástico e civil. São Paulo: Nova Cultural Ltda., 1999. 
(Coleção os pensadores). Tradução de: João Paulo Monteiro e Maria 
Beatriz Nizza da Silva.

KRITSCH, Raquel. Natureza, razão e sociedade no Discurso sobre a 
origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens de Jean-
Jacques Rousseau. Revista Espaço Acadêmico. nº118, 2011.

LOCKE, John. Segundo tratado sobre o governo. São Paulo: Martin 
Claret, 2003.

MASCARO, Alysson Leandro. Filosofia do Direito. 5. ed. rev. São 
Paulo: Atlas, 2016.

ROSENFIELD, D. Hegel. 2ª. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed, 
2005.

ROSENFIELD, D. Politica Liberade em Hegel. 2º. ed. São Paulo: 
Editora Ática S.A., 1995

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do contrato social ou princípio do 
direito político. Trad. Eduardo Brandão. São Paulo: Penguin Classics 
Companhia das letras, 2011.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os 
fundamentos da desigualdade entre os homens. Porto Alegre: 
L&PM, 2017. 176 p. v. 704.

TAYLOR, C. Hegel: sistema, método e estrutura. Tradução de Nélio 
Schneider. São Paulo: É realizações, 2014.

VAZ, H. C. D. L. A formação do pensamento de Hegel. São Paulo: 
Edições Loyola, 2014.

VAZ, H. C. D. L. Escritos de filosofia II: ética e cultura. São Paulo, 
SP: Edições Loyola, 2004.



72  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

WEBER, T. Hegel, liberdade, estado e história. Petrópolis: Vozes, 
1993.



5

COLONIALIDADE E MODERNIDADE: UM 
COMPLEXO LEGADO NA INTEGRAÇÃO DA 

AMÉRICA LATINA 

Ellen Ferreira Almeida da Silva 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Suyane Sena Araújo
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Introdução

O presente ensaio tem como objetivo analisar as influências 
do período colonial, uma vez que ainda são dominantes 

mesmo após o seu fim e a independência das Américas. A colonialidade 
é uma espécie de face oculta das civilizações modernas, que tem origem 
na colonização dos povos da América em correspondência com a 
constituição da modernidade e do modo de produção capitalista.

Assim, frente aos dilemas e desafios do contexto social vigente, 
emerge a necessidade da decolonialidade, dado que esta pleiteia a 
expansão da história mundial por meio do reconhecimento dos povos 
que foram obscurecidos na narrativa da modernidade ocidental. Desse 
modo, a decolonialidade brasileira é um importante mecanismo para o 
avivamento e legitimação da cultura dos povos originários.

Logo, é necessário entender a intrínseca comunicação entre 
a modernidade e a colonialidade, ressaltando de modos diversos e 
subjetivos a influência desta para o cenário contemporâneo. É preciso 
compreender o colonialismo no bojo das relações sociais e analisar o seu 
papel frente às configurações da sociedade moderna.



74  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

A intrínseca relação entre colonialidade e modernidade 

A colonialidade é um fenômeno histórico e cultural que tem 
como primórdio o colonialismo, uma vez que as práticas coloniais 
permanecem entre os saberes e modos de vida de diferentes grupos 
humanos das Américas. A colonialidade é uma verdadeira persistência 
de propagação do pensamento colonial, pois este se apoderou do espaço 
simbólico e material dos povos originários. Desse modo, o sociólogo 
Aníbal Quijano (2005) irá conceituar a colonialidade como relações 
de dominação traçadas no capitalismo moderno/colonial. Entende-
se com isso, que o pensamento colonialista domina por estratégias 
e mecanismos capitalistas os corpos e o pensar dos diferentes povos 
presentes na América.

A colonialidade faz parte do esboço civilizatório da modernidade. 
Pois, como afirma Enrique Dussel (2000), a modernidade surgiu, 
sobretudo, como uma noção eurocêntrica que assegurou a disseminação 
das mais variadas formas de desigualdade. Dessa forma, a colonialidade 
se revela como uma discreta face da modernidade, dado que o cenário 
atual ainda constrói concepções em termos de hierarquias excludentes, 
incorporadas tanto nas entidades detentoras de poder, quanto nas 
sociedades vigentes.  A modernidade colonial é um aparato ideológico 
e econômico que serve para a perpetuação de ideias misóginas e de 
discursos preconceituosos reproduzidos cotidianamente, servindo 
assim, para o silenciamento e destruição de conhecimentos próprios 
dos povos não europeus.

Nesse sentido, Walter Mignolo, em sua obra “Colonialidade: o 
lado mais escuro da modernidade”, vai dizer que “a colonialidade, em 
outras palavras, é constitutiva da modernidade – não há modernidade 
sem colonialidade” (2017, p.2). Assim, pode-se afirmar que uma depende 
da outra, elas ligam-se intrinsecamente porque a força da colonialidade 
advém de uma longa construção histórica eurocêntrica e que se perdura 
nas mais diversas formas da modernidade. A colonialidade não está no 
passado como muitos afirmam, visto que ainda se desdobra no contexto 
social vigente. “É tempo de aprendermos a nos libertar do espelho 
eurocêntrico onde nossa imagem é sempre, necessariamente, distorcida. 
É tempo, enfim, de deixar de ser o que não somos” (QUIJANO, 2005, 
p. 274). Logo, é preciso desconstruir a perspectiva colonialista em todas 
as dimensões presentes e reconhecermos os verdadeiros valores dos 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 75  

nossos povos nativos.

A ingerência da colonização nos padrões culturais bra-
sileiros 

O processo colonizatório ocorreu de forma violenta, utilizando-
se de preceitos hegemônicos e religiosos para dominação dos povos 
originários (BLUM, 2021). Esse controle ocorreu não apenas de forma 
objetiva - vide escravidão - mas afetou as relações culturais de forma 
subjetiva, ou seja, há uma tendência a agir de modos pré-determinados 
e influenciados por uma visão eurocêntrica construída ao passar dos 
séculos e que subsiste no imaginário social brasileiro.  

O eurocentrismo instaurou-se culturalmente ao passo que, desde 
os primórdios da colonização houve uma supervalorização da cultura 
européia em face dos costumes dos indígenas e posteriormente dos 
povos africanos. Esse enaltecimento do “modelo civilizatório” europeu 
(SILVA, CAOVILLA, 2018) perpassou a história e se consolidou em 
diversos âmbitos da sociedade, como no Direito, economia, padrões 
estéticos e principalmente nos hábitos e práticas do corpo social. Neste 
último, pode-se observar o famoso fenômeno “Complexo de vira-
lata”, termo cunhado para explicitar a constante desvalorização da 
cultura brasileira perante à cultura do “velho mundo” e dos países mais 
economicamente desenvolvidos.  

Esse desdém com a cultura foi enraizado na sociedade com a 
imposição dos padrões europeus, especialmente no que diz respeito ao 
tipo físico, subestimando aqueles que não eram brancos: “Como dantes 
dito, esse aspecto do julgo pela cor da pele, consentia com a ideia de 
subjugo, cujos resquícios, eternizados no imaginário popular, resvalam 
no tema que ora se põe, da síndrome do vira-lata” (OLIVEIRA JR, 
2019, p. 5). Analogamente, a mescla racial e cultural eram mal vista, 
fato esse que foi concebido com escravidão, fomentado pela segregação 
pós escravatura, criação das favelas, cortiços, entre outros (OLIVEIRA 
JR, 2019). Essa concepção é replicada até a atualidade com o apoio da 
mídia que sobrestima corpos com “traços finos”, arquitetura europeia e 
cultura pop internacional e subestima as produções nacionais e artísticas 
advindas das periferias, como a moda, o funk e o grafite. Assim, observa-
se que apesar dos avanços ainda há uma preponderância de valorização 



76  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

estrangeira ante a cultura local, gerando um complexo de inferiorização 
cultural.

A correlação entre colonização e apagamento cultural 
indígena

Os séculos de colonização e domínio português provocaram 
diversas mazelas na sociedade brasileira, sobretudo, na sociedade 
indígena. Como pontuado por Marília Blum (2021), inicialmente, a 
doutrinação colonizatória era sucedida pela religião, catequizando os 
nativos de forma arbitrária:  

Ao forçar uma nova fé, associada a diversas imagens que nada 
representavam de simbólico aos indígenas, os colonizadores perdem 
todas as formas de representação criadas por esses povos, todas as 
suas identificações mais primordiais são massacradas e sua forma de 
ver o mundo, invalidada (BLUM, 2021, p.10).

Uma vez consolidada a imposição do catolicismo, decorre o 
apagamento cultural indígena, estes eram obrigados a renunciar seus 
costumes, ritos, ancestralidades e visões de mundo. Logo, constata-
se que houve uma alienação cultural e mudança na produção de 
conhecimento, antes ancestral, agora racional. A partir disso surge o 
termo “colonialidade do saber” (LANDER et al, 2005) que demonstra 
a forma hegemônica do conhecimento europeu em face dos demais 
saberes. Tal predomínio influiu diretamente na formação do Estado 
e dos seus dispositivos legais que historicamente foram baseados em 
declarações europeias como, a Declaração dos Direitos Humanos e até 
mesmo na Constituição estadunidense (SILVA, CAOVILLA, 2018). 
Estes documentos representavam os interesses de apenas uma parcela 
da sociedade, suprimindo os direitos dos nativos e impossibilitando-os 
de manifestar sua cultura. 

É fato que o colonialismo deixou um perigoso legado nas 
sociedades latino-americanas, essencialmente no Brasil. Nota-se que 
mesmo com os esforços e políticas públicas que buscam a equidade para 
os indígenas, muitos estereótipos e preconceitos ainda são reafirmados 
diariamente. A pretensão de formar uma sociedade monocultural 
baseada em padrões majoritariamente europeus afastam e negam os 
conhecimentos produzidos por esses povos, além de promover a ideia 
de que os nativos são antagonistas à modernização (NEVES, 2015). 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 77  

Ademais, chefes de Estado e demais políticos constantemente atacam e 
ameaçam os direitos dos indígenas, agravando a exclusão desse povo e 
consequentemente suscitando o apagamento cultural.    

A perspectiva decolonial e a integração latino-america-
na 

A decolonialidade surgiu como um grande caminho para 
romper com a força da cultura colonialista, visto que esta permanece 
até os dias de hoje, mesmo após o fim das colônias e dos processos 
de integração das mesmas. Os países colonizados ainda vivenciam os 
impactos da dominação colonial, como o eurocentrismo, a racialização 
e os sistemas hierarquizados.   Desse modo, surge a   necessidade não 
de anular ou reverter a estrutura de poder colonial, mas de resistir e 
de desconstruir concepções impostas aos povos que foram e ainda são, 
muitas vezes, subalternizados.

A imposição da perspectiva decolonial é imprescindível   para 
desfazer as convicções coloniais modernas e a episteme eurocêntrica que 
ainda perpetua na produção de conhecimento na América Latina, pois 
como afirma Lino João de Oliveira:

Desconstruir a colonialidade é reconhecer a efetividade dos povos 
indígenas e seus respectivos sistemas de produção de conhecimento 
não apenas como “resistências” à invasão-colonização dos mundos 
indígenas, mas também pelo aporte que podem trazer para o 
aprimoramento das relações interculturais desde que destituídas 
do ranço colonial que ainda hoje orienta as relações dos Estados 
e sociedades nacionais com os povos indígenas. (NEVES, 2015, 
p.279)

Dessa forma, a decolonialidade surge como uma lente para a 
perpetuação do rico legado dos povos colonizados, uma vez que estes 
tiveram uma vastíssima destruição de conhecimentos e produções 
autônomas. A decolonialidade busca desconstruir o cenário colonialista 
que comparou a prática irracional de violência à civilização europeia, 
as cosmovisões indígenas e africanas à fé cristã e também a natureza 
desses povos colonizados a uma ciência ocidental moderna. Assim, 
essa lente decolonial permite enxergar uma América que ao afirmar 
sua originalidade não seja mais excluída do horizonte civilizacional da 
modernidade.



78  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Por conseguinte, a integração latino-americana não foi suficiente 
para a erradicação da crença da superioridade epistêmica do pensamento 
europeu, visto que as muitas faces da colonialidade moderna, até então, 
marcam o viver subordinado de uma enorme parte da população 
brasileira e latino-americana como um todo. A perspectiva decolonial 
brasileira mostra que é preciso romper não apenas com a colonialidade 
do poder, mas também do saber. Pois é preciso deixar de acreditar que 
fomos formados pela ausência de identidades e passar a acreditar em 
um Brasil fértil que já existia biologicamente, fisicamente e, sobretudo, 
humanamente.

Logo, a decolonialidade é essencial para a desestruturação das 
múltiplas ocorrências coloniais. Ela alega a suplantação da colonialidade 
que persiste, desenvolve e se reproduz cotidianamente em paralelo com a 
modernidade, resgatando assim, importantíssimas vozes e pensamentos 
confiscados pela história dos colonizadores em diversas dimensões.

Considerações finais

Em síntese, é possível constatar que a correlação entre 
colonialidade e modernidade continua impactando de forma negativa 
e ininterrupta as sociedades latino-americanas. Sendo essas as 
fomentadoras de diversos males que são constantemente perpetuados 
na contemporaneidade, como a padronização cultural brasileira e o 
apagamento cultural indígena. 

Por conseguinte, entende-se que esses parâmetros hegemônicos 
são enraizados no imaginário popular e nas práticas cotidianas por 
meio da mídia, fontes culturais e dos produtores de conhecimento, 
restringindo concepções que contrariem essa forma, como explicitado 
na forte invisibilidade cultural acerca das sociedades indígenas e dos 
movimentos oriundos das parcelas mais marginalizadas do corpo social.  

Portanto, faz-se necessário a integração das sociedades latino-
americanas, de forma a promover uma contracultura e quebra na 
perpetuação desse sistema excludente a partir da decolonialidade, 
priorizando produções latino-americanas e decoloniais no percurso 
escolar, retomando conhecimentos que foram silenciados durante 
séculos e enaltecendo a multiplicidade étnica e cultural pertencentes a 
esses países.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 79  

Referências

BLUM, Marília Cyrillo. “JEITINHO BRASILEIRO”: uma análise 
dos efeitos da colonização na criação de identidade brasileira e na 
concretização e naturalização de práticas corruptivas. Repositório 
PUC-SP, dez. 2021. Disponível em: https://repositorio.pucsp.br/jspui/
handle/handle/26325. Acesso em: 01 set. 2022.

DA SILVA, Rosana de Paula Lavall; CAOVILLA, Maria Aparecida 
Lucca. A américa latina e os povos originários: sequelas da 
colonização. Revista Direito e Justiça: Reflexões Sociojurídicas, 
Santo Ângelo, v. 18, n. 30, jan./abr. 2018. Disponível em: https://
www.researchgate.net/publication/325063034_A_AMERICA_
LATINA_E_OS_POVOS_ORIGINARIOS_SEQUELAS_DA_
COLONIZACAO. Acesso em: 30 ago. 2022.

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidad y eurocentrismo. Revista de 
Cultura Teológica, 2000. 

LANDER, Edgardo et al. A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Tradução por: Carlos 
Walter Porto-Gonçalves. Colección Sur Sur, CLACSO, Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires, Argentina. set. 2005. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2591382/mod_resource/
content/1/colonialidade_do_saber_eurocentrismo_ciencias_sociais.
pdf. Acesso em: 01 set. 2022.

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da 
modernidade. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 32, n. 94, jun. 
2017, p.1-18. 

NEVES, Lino João de Oliveira. A necessária desconstrução da 
colonialidade nas Amazônias e nas Américas. Universidade 
Federal de Roraima, 2015. Disponível em: https://revista.ufrr.br/
textosedebates/article/view/3208. Acesso em: 29 ago. 2022.

OLIVEIRA JR, Eduardo F. Do complexo de vira-lata ao 
multiculturalismo cru. Revista Científica Doctum Multidisciplinar. 
v.1, n. 2, 2019. Disponível em: http://revista.doctum.edu.br/index.
php/multi/article/view/280. Acesso em: 30 ago. 2022.

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e 
América Latina”, in Edgardo Lander (Org.). A colonialidade do 



80  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: Consejo 
Latinoamericano de Ciências Sociais, 2005 (p.227-278).  



6

DIFERENÇA NA COMUNIDADE DA 
DIFERENÇA

Antônio Sérgio Borba Cangiano1 
 Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Introdução

E a coisa mais divina que há no mundo é viver cada segundo como 
nunca mais.

(Trecho da música Tomara, Vinícius de Moraes).

Este artigo tem como tema a diferença e como ela pode 
mudar pensamentos e hábitos sociais, se compreendida nas 

relações do mundo contemporâneo em relação com um devir de uma 
nova Comunidade da Diferença. Neste estudo, mergulharemos no 
conceito de Comunidade da Diferença exposto no livro “Comunidade 
da Diferença” do Filósofo Miroslav Milovic (2004). 

O capitalismo tem se servido das semelhanças, numa abstração 
do conceito de diferença pura, para propagar sua ideologia em uma 
multiplicidade de tramas conservadoras com o intuito de efetivar 
a sujeição social que, ao final de processos alienantes e fetichistas, 
se consolida na exploração do sobre trabalho, na acumulação, no 
consumo e na forma injusta de distribuição das riquezas produzidas 
pelos trabalhadores. 

É fácil constatar que buscamos semelhanças, que a identidade 
abstrata impera em nossas leis e comportamentos: somos todos iguais 
perante a lei, mas sou do grupo dos ricos, não sou miserável, sou 
cidadão, não sou marginal, sou branco, sou negro, sou mulher ou sou 
LGBTQIA+. Apesar de diferentes, e de apenas ser possível identificá-
los pelas diferenças, esses grupos se constituem em grupos identitários 

1	 Mestre em engenharia de software – redes de computadores, pelo IPT-USP e mestre em 
filosofia na UnB. Email: asergiocangiano@gmail.com



82  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

geralmente segregados, divididos, possuem representações abstratas que 
tornam as diferenças semelhantes entre si, grupos identitários, porém 
opositores. Divididos, servem à dominação ideológica majoritária que 
se processa no padrão homem branco, macho, paternalista, proprietário 
e dominante sobre as minorias. O capitalismo apenas se apropria da 
diferença como produção do novo, de novos objetos de consumo, de 
novas tecnologias à disposição da produção e do mercado para ampliar 
a exploração do sobre trabalho, concretizando a circulação de novas 
mercadorias para acumulação. Esse conceito de semelhança, deturpado 
e apropriado pelo capitalismo, é usado pelos agenciamentos de poder 
para perpetuar a sujeição social ao “modus operandi” de exploração 
do trabalho e expropriação pública nos processos de acumulação do 
capital. A diferença abstrata (semelhança) é processada atualmente, 
como identidade, por exemplo: todos são iguais perante a lei, todos 
têm chances iguais na meritocracia, a democracia e o Estado de Direito 
dispõem direitos para todos e as constituições definem direitos iguais 
para todos. O capitalismo agencia que todos podem se tornarem 
capitalistas, todos são iguais perante o capital, porém a diferença é que 
uns possuem capital outros não.

A filosofia conceitua a diferença na modernidade com a 
mesma abstração da diferença, como semelhança, a tradição filosófica 
conceitua no foco deste ensaio as semelhanças subjetivas, dadas por 
uma substância divina igual para todos, ou dadas na subjetividade 
transcendente modelada igualmente por gerações de sujeitos, ou pela 
modelagem igualitária do espírito sobre o mundo percebido na história, 
ou ainda, pelas semelhantes contingências materiais constitutivas das 
classes proletárias e da burguesia. Esses pressupostos filosóficos que 
Milovic (2004), nos apresenta em seu livro, surgem na modernidade 
a partir de Descartes, prosseguindo com Kant, Hegel e Marx, dentre 
outros filósofos, que pensam não a diferença, mas o universal abstrato, 
como obra do sujeito, e representativo nas relações do sujeito com o 
objeto. 

Em seus cursos e em seu livro “A Comunidade da Diferença” 
Milovic (2004) performa uma incansável busca dos pressupostos 
da modernidade que molda a subjetividade contemporânea. Em sua 
análise, Descartes (1637 apud MILOVIC, 2004) inicia a modernidade 
com grande impacto, largamente absorvido pelo social, consequência da 
apresentação do cogito “Penso logo existo” que, por sua vez, estabelece 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 83  

uma relação entre o sujeito que pensa o mundo a partir de suas livres 
capacidades de pensar. O cogito se constitui em um axioma dificilmente 
contrariado, por diversas razões, talvez porque difere os homens dos 
animais, pois esses não pensam e repetem instintivamente um mesmo 
comportamento para sobreviver. 

Não obstante, o cogito abre relações individualistas a partir 
do “EU” que desaguam em opiniões individuais, insensatas, falsas, 
distantes de verdades do mundo até então válidas. Esse fenômeno torna-
se a base que sustenta o direito de pensar o mundo a partir do insólito 
“EU”, fato que a singularidade do “EU” possui infinitas diferenças 
puras no seu devir que muda permanentemente, desde o passado até 
atualizar-se em um devir presente. Talvez Descartes tenha dado início 
à produção do idiota moderno, que vive suas opiniões independente 
dos outros diferentes. Do cogito até Kant, em sua crítica da razão, a 
relação entre sujeito e objeto, ainda sob a influência do livre pensar 
e existir descartiano, Kant apresenta o sujeito transcendente, aquele 
que “pensa” o mundo conforme as tradições, os valores do bem e do 
mal, ou seja, as visões atuais de mundo produzidas transcendentemente 
com as reminiscências do passado, com fundamentos filosóficos que, 
ao longo do tempo, moldam o presente. Portanto, predomina a relação 
hegemônica do sujeito com o objeto, o sujeito com os seus valores 
transcendentes define o objeto, sem levar em conta as diferenças puras. 
Surge posteriormente, na filosofia alemã, Hegel e sua crítica a Kant, 
com a fenomenologia do espírito, na qual o sujeito e o objeto têm uma 
relação hegemônica do espírito sobre o objeto e Hegel acrescenta o 
contexto histórico, para que essa relação se configure.

Milovic (2004) fala desses filósofos como falamos de nossos 
amigos nos bares, dada a sua formação, dedicação e experiência na 
clássica filosofia mundial. Coisa não tão fácil para qualquer filósofo 
contemporâneo, tampouco para seguir essa análise, neste curto artigo. 
A crítica de Hegel se relaciona à impotência da razão kantiana, fato que 
corrobora para que essa razão transcendente não tenha como se realizar 
no mundo. Tanto Kant quanto Hegel não relacionam em que ponto 
partem as faculdades da razão ou do espírito, não expõem os fatos da 
razão teórica e prática ou como se processa o pensamento em relação 
aos fatos atuais, no plano de imanência Hegel não explica a necessidade 
factual, territorializadas do desenvolvimento do espírito humano. O 
que decorre é que a subjetividade constitutiva moderna não tem a 



84  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

fundamental tematização e tende a eliminar as diferenças puras entre 
as diversas singularidades individuais. Mesmo o materialismo marxista, 
na abordagem econômica, difere apenas duas classes a proletária e a 
burguesa, dois grupos minoritários em que a classe proletária, na 
filosofia política marxista é o sujeito da revolução para outro mundo 
possível, contrária à ideologia burguesa dominante direcionada para a 
exploração e a acumulação. 

Deleuze no seu livro “Diferença e Repetição” (2006) cria o 
conceito de “diferença pura” não subordinada à identidade, nem ao 
mesmo e nem à semelhança. Diferença pura relacionada à repetição, 
dado que a diferença é o que se pode verificar quando ocorre a repetição, 
pois se não houvesse diferenças, como conhecer que algo se repete? 
Seria impossível essa constatação e a repetição se configuraria como 
um simulacro, um buraco negro que repete o fenômeno igualitário 
infinitamente, sem deixar nada escapar, porque nada de diferente 
pode interferir na repetição. Intuitivamente, constatamos que não há 
nada igual, cada ser vivo tem suas diferenças, cada objeto, cada sujeito. 
A afirmação contrária só demonstra o absurdo de não possuirmos a 
capacidade de distinguirmos um animal do outro, ou um sujeito de 
outro, ou um objeto de outro. Se repetimos um encontro com alguém 
conhecido notamos as diferenças nesse encontro repetido, a aparência 
do sujeito, o que ocorre com ele, como ele pensa atualmente, enfim 
notamos as diferenças nas repetições. 

O problema que este artigo trata é exatamente colocar a 
“diferença pura” na Comunidade da Diferença, na obra de Milovic 
(2004). Para tanto, também é necessário que analisemos o problema sob 
a luz das identidades e de como elas são apropriadas em nosso cotidiano 
para a nossa sujeição social, assim como sua consequente submissão 
maquínica, por sua vez automatizada e agenciada pelos dispositivos 
capitalistas. Na primeira seção analisaremos a linha argumentativa da 
subjetividade moderna no livro “Comunidade da Diferença” escrito por 
Milovic (2004); na segunda seção analisaremos o conceito de “diferença 
pura”, criado por Deleuze (2006), e suas relações com a Comunidade 
da Diferença; na terceira seção contextualizaremos o problema da 
identidade na vida contemporânea. Com esta exposição pretendemos 
traçar algumas considerações sobre a diferença na Comunidade da 
Diferença, em oposição à sociedade dos grupos identitários e à sociedade 
ideológica capitalista nas quais estamos presos.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 85  

Comunidade da diferença para Milovic, crítica a Descar-
tes, Kant, Hegel e Marx

A filosofia original de Miroslav Milovic foi criada desde que 
deixou a Iugoslávia, passando por muitas universidades pelo mundo, ora 
como imigrante, ora acolhido como professor. Sua rigorosa formação 
filosófica foi adquirida nos diversos países em que passou, aliada à 
sua experiência de vida. Sua trajetória foi rica em multiplicidades de 
acontecimentos significativos, em nível mundial, e culmina com sua 
permanência no Brasil, sua pátria adotiva e preferida, local onde produz 
o livro “Comunidade da Diferença”. A leitura do livro mostra a erudição 
do professor a qual pude testemunhar em suas aulas quando escrevia 
palavras no quadro e, a partir delas, falava com invejável desenvoltura, 
mencionando diversos filósofos relacionados ao tema. A exemplo, a 
palavra “sujeito” e suas relações com os “objetos nos filósofos clássicos”. 
Em seu livro Milovic (2004) analisa o sujeito e suas relações com o 
mundo a partir de Descartes, Kant, Hegel, Marx, Habermas, Apel, 
Maquiavel, Derrida, Levinas e Deleuze na construção da trama filosófica 
da modernidade e cria sua proposição do conceito de “Comunidade da 
Diferença”.

Neste presente artigo iremos nos concentrar nas argumentações 
pontuais de Miroslav Milovic sobre a diferença focando os seguintes 
filósofos: Descartes, Kant, Hegel, Marx e Deleuze, percorrendo a 
linha exposta por ele, em seu livro, e avançando não com Habermas, 
Apel, Derrida e Levinas, mas com Deleuze e sua criação de conceitos 
relacionados à “diferença pura”.

Podemos resumir a discussão, até agora, assim: a filosofia moderna 
começa com a afirmação da subjetividade, mas ao fazê-lo Descartes 
e Kant ainda permanecem na perspectiva do realismo, quer dizer, 
aceitam a diferença entre sujeito e objeto. Com a filosofia de Hegel 
já temos uma mudança importante, porque ele afirma a identidade 
entre sujeito e objeto, entre o geral e o particular. A história é o 
lugar em que acontece o processo da superação do particular e da 
afirmação do geral, processo este no qual o particular é dominado 
pelo geral. Trata-se da famosa astúcia da razão que se realiza na 
história. A história é portanto, a cena da dominação; de outro 
modo, a dominação se realiza na história. (MILOVIC, 2004, p. 
20).

Retrocedendo ao nascimento da subjetividade moderna até 



86  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Hegel e em uma síntese suficiente para este estudo, o cogito de Descartes 
inicia o conceito de subjetividade, de uma substância que pensa e logo 
decide que existe. Essa existência se processa a partir do sujeito que 
pensa e tem a liberdade de pensar qualquer coisa sobre ele mesmo e 
sobre os objetos emitindo sua opinião. Kant avança com o conceito 
de transcendência operada pelo tempo, que molda a subjetividade do 
sujeito com valores gerais consolidados temporalmente, apreendidos 
pelas faculdades da razão, seguindo a filosofia clássica, desde as 
categorias Aristotélicas, dos universais clássicos, tendo a ciência como 
a melhor aproximação da verdade e a linguagem como representação 
abstrata do mundo. No entanto, essa subjetividade geral transcendente 
e imobilizada no sujeito carece dos efeitos de acontecimentos imanentes 
que revolucionam valores e ainda ignora as singularidades da trajetória 
do sujeito, ou melhor, do devir sujeito (MILOVIC, 2004).

Para Kant, o sujeito constitutivo possui a estrutura categorial 
que nos ajuda a pensar algo como geral e a incluir assim um 
determinado objeto do conhecimento numa classe dos objetos. 
Sem as categorias, ficaríamos só com as afecções que vêm do 
mundo, sem a possibilidade de generalizá-las. Nesse contexto, 
poderíamos mencionar as diferenças entre a Primeira e a Terceira 
Críticas de Kant ou as discussões entre objeto real e objeto estético, 
entre realidade e beleza. Um juízo é chamado estético porque seu 
predicado não coloca o objeto numa classe, mas se refere somente 
à particularidade do objeto. A beleza está nessa particularidade. 
Por tudo isso, as categorias da Primeira Crítica poderiam ser 
compreendidas como os predicados de um juízo que se referem a 
algo particular no mundo que, no nosso exemplo, ocupa o lugar 
do sujeito gramatical. As categorias são as condições da predicação. 
Esse é o papel do sujeito transcendental constitutivo no sentido 
kantiano. (MILOVIC, 2004, p. 21).

Contudo, Hegel muda esses conceitos. Ele introduz o espírito 
na história, e rompe com a subjetividade kantiana. Miroslav nos diz 
que “Hegel não aceita as condições transcendentais de nossa estrutura 
mental, as quais Kant não pode explicar. Por conseguinte, em lugar 
de começar com os fatos, Hegel começa com a mediação dos objetos 
pelo espiritual. Trata-se da famosa estrutura ser/nada/devir que Hegel 
articula na Lógica e na Fenomenologia.” (MILOVIC, 2004 p. 21).

Quando Hegel faz essa crítica a Kant, ele tem em mente a 
importância da imanência, com a diferença de que a imanência não é 
a deleuziana e sim a imanência mediada pelo espírito contextualizado 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 87  

na história.
Por isso, o sujeito hegeliano não é mais o sujeito transcendental, mas 
sim o sujeito especulativo. Ele agora determina seu desenvolvimento 
dentro do particular ou, em outras palavras, o sujeito hegeliano 
ocupa, desde o começo, o lugar do sujeito proposicional sendo a 
história tão somente o processo de identificação gradual entre o 
sujeito e o predicado. Finalmente, a história termina depois de ter 
cumprido esse papel da identidade. (MILOVIC, 2004, p. 22).

Nesse caso, Hegel se refere ao término da história com a 
revolução francesa. A fenomenologia do espírito coloca o sujeito como 
o demiurgo do mundo no tempo histórico e em uma visão idealista na 
qual Marx vai contestar esse sujeito, revertendo a lógica de que não é 
o espírito do sujeito no decorrer da história que interage e hegemoniza 
o mundo, mas a partir da constatação acerca das condições sociais de 
sua constituição, o materialismo histórico. Em outra linguagem Hegel 
nos diz, no idealismo, que a subjetividade é um processo “top down” 
(de cima para baixo), ou seja do espírito para o real histórico, e Marx 
o contraria dizendo que a subjetividade é um processo “botton up” (de 
baixo para cima), ou seja, são as condições imanentes (as condições 
sociais de produção) que moldam a subjetividade.

Melhor dizendo, assim como Kant não explica os fatos da 
razão teórica e prática, Hegel não explica a necessidade do 
desenvolvimento do espírito, fazendo com que a subjetividade 
constitutiva moderna, que os dois pretendem articular, continue 
sem a necessária tematização. Daí resulta que a subjetividade 
moderna se configure como fato. Mas pensar o mundo como se fosse 
fato, sem refletir acerca das condições de sua constituição, significa, 
já para Marx, manter-se preso ao pensamento fetichista. Hegel, 
mesmo radicalizando o pensamento moderno, ainda não escapa 
desse fetichismo, apenas confirmando essa ideologia moderna que 
não tematiza os próprios pressupostos. Desse modo, a dominação 
e a ideologia tornam-se duas características básicas do pensamento 
hegeliano e da modernidade. (MILOVIC, 2004, p. 23).

Portanto, outras formas de conceituar o sujeito, também para 
Marx, não passam de fetichismo. O nascimento da subjetividade 
moderna, com esses pensadores, abre brechas para a hegemonização da 
ideologia burguesa e a confirma, resultando na ideologia moderna em 
que o mundo não é para os indivíduos, o mundo deixa de ser pensado 
pela linguagem da filosofia e do divino medieval e passa à linguagem da 
razão científica e da matemática, que fundamentam o utilitarismo e o 



88  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

calculismo, no capitalismo moderno2. 
Husserl critica enfaticamente essa reificação na qual a vida perdeu o 
papel constitutivo. Hoje a clonagem científica é só mais um exemplo 
da situação na qual a reprodução da vida é ligada à ciência e não 
mais à própria vida. [.....] Com Descartes, o corpo já desaparece, 
nesse sentido, o filósofo é quase o inventor da internet. O mundo 
novo e virtual funciona sem os corpos. (MILOVIC, 2004, p. 23).

Marx critica a ideologia dominante, mas ainda assim, nega as 
diferentes singularidades dos sujeitos na crítica à economia capitalista. 
A crítica à ideologia burguesa é fundada nas classes sociais, em seus 
comportamentos igualitários, semelhantes e antagônicos entre sí. É 
a semelhança e a igualdade de classes opositoras em que prevalece a 
hegemonia da classe burguesa para a apropriação do sobre trabalho e 
para a acumulação capitalista. 

Parece que Marx segue o caminho da metafísica. O que ele 
procura fundamentar são os pressupostos do mundo burguês 
e de sua economia, os quais ficam, segundo ele sem tematização 
tanto na filosofia quanto na economia modernas, o que faz com 
que o mundo moderno permaneça baseado na ideologia. Usando 
a terminologia hegeliana, poderíamos dizer que, na ideologia, a 
verdade vale somente para o aspecto aparente do mundo, não para 
sua essência. (MILOVIC, 2004, p. 24).

A linha de argumentação e raciocínio de Milovic (2004) segue 
aprofundando Marx e traz outros autores como Habermas, de quem 
era um fantástico conhecedor, pelo fato de ter convivido com ele e 
ter traduzido sua obra para o sérvio, assim como outros filósofos que 
suportam os argumentos no seu livro como Apel, Heidegger, Hobbes, 
Rousseau, Derrida, Levinas e Wittgenstein, dentre outros, para 
mostrar que a filosofia tradicional clássica, mesmo na modernidade, 
permanece com a tradição imobilizada no conceito de sujeito abstrato. 
Sujeito da transcendência, do realismo, do idealismo alemão e do 
materialismo histórico, ideologizados ontologicamente por semelhança 
ou identidade e em suas relações com o mundo, consequência do 
tempo passado. Filosofia tradicional que não ousa tematizar os fatos 
e as múltiplas mudanças em cada singularidade individual, sem 
potência para sair da abstração para uma filosofia concreta da vida. 
Sem conceituar a multidão, as diferenças, em todos os níveis, sem 

2	 Milovic, assim como Deleuze, prenuncia o mundo da sociedade de controle e as afecções 
virtuais das redes sociais sobre as subjetividades.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 89  

analisar a intersubjetividade concreta gestada, submissa à ideologia 
filosófico política dominante e aos seus dispositivos de sujeição social. 
No início do capítulo “Diferença”, Milovic (2014, p. 71) logo avisa: “A 
temática deste ensaio centra-se na discussão sobre a necessidade de uma 
transformação da filosofia moderna”. 

Infelizmente, a epidemia da COVID 19 retirou Miroslav Milovic 
de nossa convivência e uma análise dessa transformação da filosofia em 
uma nova não pôde evoluir mais em nossos estudos mas, seus artigos 
publicados contribuem para conhecer melhor o seu pensamento, 
fincado na imanência, na realidade cotidiana e na sua indignação com 
a dominação capitalista.

As nossas conversas situadas na filosofia deleuziana me motivaram 
a avançar com o conceito de Comunidade da Diferença e, agora solo, 
arrisco a tecer essas linhas associando a Comunidade da Diferença à 
filosofia de Deluze e Guattari. Deleuze é o filósofo da diferença pura, das 
multiplicidades imanentes, rompe com a transcendência, com a história, 
relaciona novos conceitos de historicidade, imanência, acontecimentos, 
agenciamentos, devires, territorializações e desterritorializações, virtual 
e atual, e avança na filosofia com a psicanálise clínica, com o conceito 
de máquinas desejantes, e é considerado pós-estruturalista, critica o 
capitalismo sob influência dos movimentos de maio de 1968. Deleuze 
e Guattari conceituam o sujeito como produção e a contribuição 
psicanalítica da filosofia de Guattari conceitua o inconsciente não 
mais como teatro de representação, mas como produção efetiva. Para 
eles, o sujeito desejante está acoplado à máquinas desejantes sociais, 
acometido de sujeição social e submissão maquínica ordenada e 
controlada pela ideologia capitalista. No entanto, não consideram mais 
o sujeito como produto transcendental, mas conceituam o devir sujeito, 
cujo pensar se processa na imanência e nos afetos das externalidades, 
dos agenciamentos que moldam seu comportamento, que também 
podem escapar dos planos duros dos desejos capitalistas, ao criar linhas 
de fuga imanentes, subjetivas ou coletivas, intersubjetivas, novos fluxos 
coletivos desejantes. 

Filosofia da diferença 

Deleuze conceitua a filosofia da diferença a partir de conceitos 
dos filósofos gregos como Heráclito, Epicuro, os Estoicos, dos filósofos 



90  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

como Hume, Leibniz, Duns Scotus, Espinosa, Bergson e Nietzche, 
dentre outros. Sua filosofia recoloca a crítica ao simulacro platônico, 
a crítica ao “ser” estável de Parmênides, às categorias de Aristóteles, 
ao cogito de Descartes e Kant e à essência do bom senso histórico 
em Hegel, demonstrando as indeterminações do sujeito pensado na 
filosofia clássica. 

O sujeito, para Deleuze (2006), é singular em um rizoma 
infinito de tramas diversas, diferentes múltiplas forças que se configuram 
em um “devir sujeito”, sempre em construção, nunca terminado e 
que se processam no plano de imanência do mundo. A univocidade 
intersubjetiva é analisada por ele a partir de Duns Scotus (1968 
apud DELEUZE, 2006), conceito que relaciona uma univocidade 
do sujeito, uma certa semelhança de comportamentos, hábitos dos 
sujeitos diferentes em permanentes devires, em sua trajetória singular. 
A dimensão principal dessa análise deleuziana encontra-se em seu livro 
“Diferença e Repetição” de 1968. Para este artigo não será possível tratar 
de toda a obra, no entanto, alguns recortes se fazem necessários para 
o desenvolvimento da diferença pura na “Comunidade da Diferença”, 
aqui em foco.

Tirar a diferença de seu estado de maldição parece ser, pois, a tarefa 
da Filosofia da Diferença. Não poderia a diferença tornar-se um 
organismo harmonioso e relacionar a determinação com outras 
determinações numa forma, isto é, no elemento coerente de uma 
representação orgânica? Como “razão”, o elemento da representação 
tem quatro aspectos principais: a identidade na forma do conceito 
indeterminado, a analogia da relação entre conceitos determináveis 
últimos, a oposição na relação das determinações no interior do 
conceito e a semelhança no objeto determinado no próprio conceito. 
Estas formas são como as quatro cabeças ou os quatros liames da 
mediação. Diz-se que a diferença é “mediatizada” na medida em que 
se chega a submetê-la à quádrupla raiz da identidade e da oposição, 
da analogia e da semelhança. A partir de uma primeira impressão (a 
diferença é o mal), propõe-se a salvar a diferença, representando-a 
e, para representá-la, relacioná-la às exigências (semelhanças) do 
conceito geral. (DELEUZE, 2006, p. 57, grifo do autor).

É necessário conhecer a filosofia da diferença para situar a 
“Comunidade da Diferença”, contrapor os efeitos da diferença pura 
contra a apropriação ideológica capitalista da diferença pela semelhança 
e contrapor a abstração representativa da linguagem que pasteuriza as 
diferenças. A semelhança, ou identidade da diferença, torna a diferença 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 91  

pura negativa, ou subversiva, homogeneizando a sua semiótica de 
diferença concreta na ideologia burguesa. 

Queremos mostrar que o resultado das ideologias capitalistas 
contemporâneas bloqueia o sujeito criativo e restringem o livre pensar, 
o pensar fora das codificações transcendentais ou do espírito, reificando 
a semelhança genérica indeterminada. Essa, aplicada igualitariamente e 
indeterminadamente com um pressuposto do “bom senso” espiritual, 
histórico (Igualdade, Fraternidade e Solidariedade – Revolução Francesa) 
e moral, que molda o sujeito pelo passado negando as diferenças em 
sua trajetória vital e em sua potência de pensar criativamente em sua 
existência, ou seja, diferentemente da univocidade subjetiva produzida 
pela sujeição social transcendental capitalista.

O que a filosofia da diferença recusa: omnis determinatio negativo 
... Recusa a alternativa geral da representação infinita: ou o 
indeterminado, o indiferente, o indiferenciado, ou então uma 
diferença já determinada como negação, implicando e envolvendo 
o negativo (assim recusa também a alternativa particular: negativo 
de limitação ou negativo de oposição). Em sua essência, a diferença 
é objeto de afirmação, ela própria é afirmação. Em sua essência, a 
diferença é objeto de afirmação é ela própria diferença. (DELEUZE, 
2006, p. 89, grifo do autor).

Para eles, só é possível perceber a repetição pela diferença, só 
é possível perceber o outro pelas diferenças que têm dos demais, só é 
possível perceber um espaço de outro pelas diferenças entre eles, só é 
possível perceber o tempo passar pelas diferenças entre um momento e 
outro. Só é possível reconhecer alguém pelas suas diferenças apreendidas 
e as novas diferenças que apresenta atualmente, só é possível perceber 
que envelhecemos pelas diferenças corporais, diferenças de pensamentos, 
diferenças do que já vivemos e que estamos vivendo. 

A vida é movimento diferenciado, o sangue é movimento 
pulsado pelo coração ele próprio puro movimento, as células do nosso 
corpo nascem e morrem a todo momento, tudo se movimenta no 
mundo imanente, as infinitas forças que agem na natureza produzem 
notáveis mudanças, a terra se move em seu eixo e ao redor do sol. Porém, 
desejamos a estabilidade ideológica e imóvel que a ideologia burguesa 
promete e não entrega. 

Em termos bastante genéricos, dizemos que há duas maneiras de 
invocar as “destruições necessárias”: a do poeta, que fala em nome 
de uma potência criadora, apta a subverter todas as ordens e todas 



92  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

as representações, para afirmar a Diferença no estado de revolução 
permanente do eterno retorno; e, do político, que se preocupa, 
antes de tudo, em negar o que “difere” para conservar e prolongar 
uma ordem estabelecida na história ou para estabelecer uma ordem 
histórica que já existe no mundo, as formas de sua representação 
(DELEUZE, 2006, p, 89, grifo do autor).

Incluo o Direito e toda área jurídica com a mesma função do 
político, de manter a legislação cristalizada, transcendente, sem exercer 
a livre potência do direito de se atualizar em conformidade com as 
aspirações legítimas do social. O que salva o Direito é a jurisprudência 
que, de acordo com Deleuze em sua obra “Pourparlers” (1972-1990 
apud DELEUZE 2006), é a jurisprudência a filosofia do Direito, fato 
que é ela que atualiza o Direito na imanência, no devir direito.

A diferença é subversiva, a atualização dela rompe com a 
normalidade da semelhança. Em oposição à semelhança, se aceitamos as 
diferenças, rompemos com os bloqueios identitários, rompemos com os 
preconceitos que fomentam ódios em relação aos diferentes, rompemos 
com as hierarquias raciais e os padrões majoritários como homem 
branco, heterossexual, proprietário e patriarcal, ao conhecer a filosofia 
da diferença e ao aplicá-la o mundo se transforma em todos os níveis 
a partir da imanência, da curiosidade, da motivação para conhecer as 
diferenças, diferenças que podem estar agregadas em um todo, e não a 
igualdade fragmentária entre grupos e subgrupos. 

Com respeito à diferença não há lugar para misoginia, homofobia, 
racismo e fascismo. Com ela destruímos o totalitarismo da ideologia ao 
adotar a diversidade, pois a diferença inverte a ideologia dominante 
pela curiosidade sobre o diferente ao apreender o desconhecido pelas 
diferenças perceptíveis. Cada face um universo, cada externalidade um 
novo motivo para pensar, cada ponto fora da curva uma nova curiosidade 
para trocar de chapéu e colocar-se em outro, em outras potências 
afetivas, em outros momentos de recognição e novos movimentos. O 
conceito de democracia no Estado de Direito tem forte relação com 
a “Comunidade da Diferença”, o direito imanente e a jurisprudência, 
por exemplo, devem estar permanentemente em disputas livres no 
exercício da política, em confrontação com o direito transcendental no 
movimento de conquista de novos direitos. Trata-se de confrontar o 
político que luta para conservar e não para criar, da mesma forma, a 
permanência de agentes, sacerdotes burocráticos cristalizados no vazio 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 93  

abstrato das leis, no Estado e na filosofia abstrata que não tematiza o 
sujeito no seu devir no mundo, na sua potência criativa diversificada 
pela diferença e para uma nova sociedade solidária em que esse contexto 
só possível em uma Comunidade da Diferença.

A ação da identidade e os grupos identitários

Encontrei no livro “O Eu Soberano: Ensaio sobre as derivas 
identitárias”, de 2022, de Elisabeth Roudinesco, historiadora e 
psicanalista, que se debruçou sobre o problema identitário em nosso 
tempo. Sua obra é uma análise dos movimentos identitários no mundo, 
principalmente na Europa (França) e Estados Unidos. Ela inclui na sua 
análise religião, racismo, colonialismo e pós colonialismo, os movimentos 
queer, LGBTQAI+,  feminismo, patriarcalismo, islamismo, fascismo e 
outros grupos identitários mostrando como esses movimentos estão se 
movendo no sentido de um devir totalitário, movimentos facilmente 
cooptados pela extrema direita mundial. Atualmente, a extrema direita 
tem presença no mundo todo e em alguns países tem se fortalecido, 
em virtude dos grupos identitários que combatem os diferentes e se 
fundamentam no seu ódio deles.

Não é difícil descobrir que qualquer comunidade humana que 
se organiza identitariamente pode se tornar preconceituosa contra tudo 
que seja diferente dos valores igualitários de seu grupo. E não são só esses 
os efeitos negativos, mas grupos identitários criam hierarquias como 
raça branca supremacista, raça negra submissa, homem dominante, 
mulher serviente, senhores e escravos, cidadãos e refugiados, ricos 
e miseráveis, cidadãos e marginais. Esses grupos, de uma forma ou 
outra, produzem os fenômenos de xenofobia, misoginia, homofobia, 
fascismo, movimentos totalizadores, segregadores e fragmentadores do 
social aumentando negativamente o caosmos contemporâneo.

A identidade tornou-se, no século 21, o reduto das frustações 
sociais, em todos os níveis. A sujeição social à ideologia burguesa, 
afirmada pelo neoliberalismo no incentivo à competição, ao 
individualismo, à negação do outro, estranho competidor, oponente 
aos desejos de realização individual, submete os indivíduos aos grupos 
identitários que lutam pela semelhança predicativa do grupo, contra 
tudo e todos, criando barreiras, hierarquias e preconceitos semeando o 
fascismo em grupos, sem se dar conta de que a luta é geral e envolve a 



94  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

todos sem distinção, porque todos estão presos à ideologia capitalista 
global.

As reivindicações hoje são, portanto, o inverso do que foram 
durante um século. Luta-se menos pelo progresso cujas conquistas, 
às vezes, são até rejeitadas. As pessoas exibem seus sofrimentos, 
denunciam suas ofensas, dão livre curso a seus afetos como 
marcadores identitários que exprimem um desejo de visibilidade, 
seja para afirmar sua indignação, seja para serem reconhecidas 
(ROUDINESCO, 2022, p. 9).

Os grupos de negacionistas, enquanto rejeitam a ciência e 
inclusive as evidências como o movimento da lua e os eclipses, ou 
seja, afirmam que a terra não é redonda e, irracionalmente, contra 
evidências, persistem em grupos identitários afirmando que a Terra é 
plana. O mais grave dessa fragmentação social é a possibilidade desse 
processo desaguar em movimentos totalitários fundamentados no ódio 
pelos diferentes.

A cultura da identidade tende a introduzir os procedimentos do 
pensamento nas experiências da vida subjetiva, social ou sexual. 
E, nessa perspectiva, todo comportamento torna-se identitário: as 
maneiras de comer, de fazer amor, de dormir, de dirigir um carro. 
Cada neurose, cada particularidade, cada roupa que se usa remete 
a uma designação identitária segundo o princípio geral do conflito 
entre si mesmo e os outros (ROUDINESCO, 2022, p. 23).

A supremacia do “EU” exclusivo que se identifica com 
determinado grupo perde a sua potência de pensar ao ser afetado 
por externalidades na sua vida e a tendência é isolar-se no grupo no 
qual se identifica, ou seja, grupos negacionistas com negacionistas, 
vegetarianos com vegetarianos, veganos com veganos, LGBTQI+ com 
todos os subgrupos identitários entre eles mesmos (gays, lésbicas, queers, 
transsexuais, transgêneros, travestis, bissexuais etc.), grupos autofágicos, 
negros com negros, mulheres com mulheres, sem que seja possível 
arredar-se de valores identitários para pensar os outros diferentes que, 
diga-se de passagem, seguramente vivem os mesmos problemas no 
capitalismo.

Gosto da metáfora de que a subjetividade, a criação, a potência 
de pensar são como afluentes que correm para o rio social. Os grupos 
identitários são rios fragmentados socialmente, rios de margens altas 
pois, uma vez que o afluente entra no rio, não há mais saída. Existe um 
investimento pessoal para entrar no rio, muitos valores do passado devem 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 95  

ser deixados à margem, outros devem ser investidos e incorporados, não 
importa o tamanho da irracionalidade ou da negação. Uma vez no rio 
identitário, não há outra coisa a fazer senão segui-lo, sem conseguir sair 
da correnteza e das altas margens igualitárias.

Apenas pela filosofia, ciência e arte, como formularam Deleuze e 
Guattari, não é possível pensar o caosmos em que nos encontramos no 
século 21, é fundamental que mergulhemos em nosso absoluto, pensar o 
que está acontecendo em nosso interior e para onde, qual devir mundo, 
o presente está nos levando. E constatar que quanto mais fragmentados 
e isolados em grupos identitários, mais difícil e talvez impossível seja 
desviar os rumos do desastre planetário, da ação antropocêntrica na 
natureza, da exaustão dos recursos naturais. Ao persistir as lutas 
identitárias entre ricos (capitalistas, mass mídias, classe médias) e pobres, 
dos impactos ambientais (ecologistas x individualistas, capitalistas), as 
dificuldades estão ampliadas para combater o aumento da iniquidade e 
da fome do planeta. Há de se pensar a vida não a partir dos predicados 
particulares dos grupos dos quais estamos incluídos, mas a partir das 
diferenças que existem a contar com o aprofundamento das diferentes 
singularidades, dos múltiplos e diferentes “EUs”, resultado de nossa 
singular trajetória, não mais Eu e sim E, E ,E, E ... que pode agregar as 
diferenças puras, ou seja: sou isso, isso, isso e mais isso, estou isso e estou 
nisso, posso tornar-me naquilo, portanto, há a somatória relacional de 
tudo que vivo de diferentes na minha imanência.

Isso significa sair da pequenez identitária e elevar as dimensões de 
pensar às diferenças biológicas, sociais, econômicas, legais e as psíquicas 
enquanto partes do problema global e dos indivíduos. Talvez, com essas 
diferentes dimensões, possamos descobrir que só em comunidades de 
respeito às diferenças seremos capazes de constatar que os problemas 
não são de grupos, mas de todos e todas: homens, mulheres, animais, 
flora, mar, ar, água ou, enfim, de dimensões planetária.

Estamos submetidos no mundo pelo capitalismo, marketing 
e matching digital, sendo esses formadores dos conceitos identitários 
de hoje: moldam nossos comportamentos, o consumo consolida as 
identidades luxuosas, ou inovadoras, “mass mídia”, modos de vida 
categorizados em classes, subclasses e marginais em um cotidiano 
segregado pelas identidades consumistas e comportamentais, 
desconhecidas ou odiadas entre sí. A psiquiatria que, modernamente, 
parece uma tábua de salvação do indivíduo tornou-se parte do problema 



96  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

e envolve-se em um simulacro de tentar mudar comportamentos 
individuais por outros comportamentos como a almejada “cura” das 
angústias, tédios, cansaços e doenças produzidas pelo capitalismo 
contemporâneo. Ou seja, apagar fogo com gasolina.

Em outras palavras. Em vez de definir o sujeito humano segundo 
uma tríplice abordagem – social, biológica, psíquica – , a nova 
psiquiatria só considerava um componente, o comportamento, 
ou melhor, a “diferença comportamental” erigida em um sistema 
e extensível ao infinito: sai a unidade subjetiva, entram as variações 
identitárias, segundo cada comportamento (ROUDINESCO, 
2022, p. 43, grifo da autora).

É imprescindível que evitemos o ódio entre nós e a maneira de 
evitá-lo é admitir, obviamente, que as diferenças devem ser respeitadas, 
apreendidas, cada um é um universo singular a ser conhecido e apto a 
conhecer, um hospedeiro que mostra suas diferenças e singularidades 
para um hóspede desconhecido que, mutuamente, tem muito a aprender 
um com outro. O resultado é que teremos que nos solidarizar em torno 
de problemas comuns, independente de predicados identitários, livres 
para assumir as diferenças, aprofundar o conhecimento de sí, do outro 
e do mundo, conhecer pelas diferenças, não pelo vazio identitário e por 
consequentes falsas representações.

Nunca será demais repetir que o mundo maravilhoso da felicidade 
identitária parece um pesadelo. Por fim – e como seria de esperar 
–, as manifestações do feminismo identitário confirmam que hoje, 
por todo lado, as mulheres lésbicas mais radicalizadas denunciam os 
homens gays, considerados tão culpados de dominação masculina 
quanto os “machos dominantes heterossexuais”. Consequentemente 
elas reivindicam um separatismo no qual os homens seriam, enquanto 
homens, excluídos da comunidade humana (ROUDINESCO, 
2022, p. 65, grifo da autora).

Em nossa atualidade, a linguagem na qualidade de representação, 
composta de conteúdo e expressão tem criado novos termos identitários 
para designar movimentos de mudanças identitárias. Novos termos 
como: transidentidade, transhumano, transgêneros, heteronormativos, 
cisgênero (antônimo de transgênico), generificado, transsexual, queer, 
intersexuais, heteronormalidade etc. demonstram, sem entrarmos a 
fundo as lutas identitárias internas e externas aos grupos. Não obstante, 
e sem explicitar esses termos, Roudinesco (2022) situa muito bem, em 
seu livro, estar óbvio que cada predicação associada a cada termo é uma 
trincheira de luta identitária em oposição aos diferentes. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 97  

Quando vemos filmes de ficção, fantásticos com seus efeitos 
especiais, como por exemplo “Crônicas de Shannara” que faz sucesso há 
anos, vemos desfilar na tela diversos grupos identitários: elfos, gnomos, 
duendes, druidas, fadas, humanos, nômades, bruxas e magos, todos 
com seus padrões estéticos, suas identidades, porém em guerra entre 
sí ou em acordos tácitos. Isso demonstra que: ou se tem um grupo 
hierarquicamente mais forte, hegemônico, que domina a todos (no nosso 
caso a burguesia capitalista), ou se tecem acordos tácitos, geralmente 
temporários, para uma luta imaginária contra demônios ou contra os 
subgrupos identitários, sendo impossível se solidarizarem devido às 
diferenças culturais e estéticas dos poderes e valores identitários, e por 
ai vai. Geralmente, o filme se desenrola em cenários de destruição de 
civilizações passadas, justamente devido a guerras entre os diferentes, 
movidos identitariamente. 

É fantástico como a ideologia capitalista coloca a identidade e 
a semelhança como felicidade almejada e que esse é o único caminho 
no qual é possível haver uma estabilidade social, pasteurizada, falsa, 
só encontrada nas raízes identitárias de grupos, sejam eles ricos, “mass 
mídias”, famílias tradicionais, grupos ou subgrupos sexuais, miseráveis, 
marginais e até criminosos que possuem uma moral própria, incluindo 
dívidas de sangue. Mais fantástico ainda é como essa ideologia consegue 
transformar, consegue regredir as lutas identitárias por direitos, 
direitos esses predicativos em doutrinas regressivas, com consequências 
terríveis de ódios pelos diferentes, ou seja, ideologias conservadoras 
transcendentais.

Ao final desse capítulo (A galáxia do gênero), já é possível perceber 
como uma concepção realmente inovadora dos estudos sobre 
a sexualidade – distinguindo-se gênero e sexo – foi, dentro de 
algumas décadas, transformada em seu contrário e deu início a 
um movimento de regressão normalizadora. Tudo começa com 
a invenção de novos conceitos, em seguida, com a criação de 
um vocabulário adequado. Uma vez solidamente estabelecidos, 
os conceitos e as palavras transformam-se num catecismo que, 
no momento desejado, acaba por justificar passagens ao ato ou 
intervenções na realidade. Assim, passa-se, sem perceber, da 
civilização à barbárie, do trágico ao cômico, da inteligência à tolice, 
da vida ao nada e de uma crítica legítima das normalidades sociais 
à recondução de um sistema totalizante (ROUDINESCO, 2022, 
p. 69).

Temos observado o crescimento da extrema direita internacional 



98  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

e a polarização antagônica com as esquerdas, os movimentos identitários 
que sofrem com as relações sociais capitalistas e ficam doentes física e 
psicanaliticamente, alimentados pelas redes sociais e pelas frustações 
desejantes que culminam por engrossar o fascismo e a extrema direita 
com sua pauta de ódio aos diferentes.

Considerações finais 

Triste é saber que ninguém

Pode viver de ilusão

Que nunca vai ser, nunca vai dar

O sonhador tem que acordar

(Trecho da música Triste, de Antonio Carlos Jobim e Elis Regina).

Seguimos a linha de argumentação do livro “Comunidade da 
Diferença”, legado de Miroslav Milovic, que buscou os pressupostos da 
modernidade e que, para tanto, visitou filósofos considerados pilares 
da filosofia clássica, filósofos que transformaram o mundo e se mantém 
estudados até hoje, promotores de novos pensamentos críticos, em 
novas perspectivas e que o autor nos contempla. É no final de seu livro 
que Miro nos surpreende com o conceito de Comunidade da Diferença. 
Renegou os pressupostos subjetivos transcendentes, espirituais e 
fetichistas para fundamentar que a filosofia precisa mudar para uma 
filosofia concreta, uma filosofia da vida, uma filosofia política, a filosofia 
da diferença que Deluze e Guattari proporcionam. 

Na segunda sessão, Deleuze e sua filosofia da diferença nos 
proporcionam uma visão aprofundada da diferença pura, imanente e real 
que observamos todos os dias em nossas vidas. Relacionamos o conceito 
de diferença pura deleuziana ao conceito de comunidade da diferença 
esboçada por Milovic. Este artigo dá início à uma fundamentação 
possível da comunidade da diferença. Muito há que se pensar e muito 
há que se mudar para tornar o devir mundo diferente. Todavia, 
pensar a comunidade da diferença exige conhecer os pressupostos 
da subjetividade moderna e mudá-los para pressupostos diferentes, 
fundados na tematização do mundo, na imanência, nas multiplicidades 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 99  

existentes que forjam as diferenças, porém ligadas, conectadas ao todo, 
ao planeta. 

Na terceira sessão, tratamos sobre a identidade e os grupos 
identitários, circunscrevendo o problema das ações identitárias e a 
apropriação delas pela extrema direita. Para tanto, Elizabeth Roudinesco 
é chamada a nos brindar com seu livro atual sobre as identidades, em 
todos os níveis da vida, e seus resultados funestos em que a visão de 
mundo identitária está submetida.

Nos resta argumentar sobre o papel da diferença pura na 
comunidade da diferença para encerrar este breve ensaio. O assunto 
das diferenças em nossa vida apresenta-se muito complexo, muito 
delicado, de difícil conhecimento. A profundidade dos pressupostos 
filosóficos mostrada por Miroslav Milovic é difícil para qualquer filósofo 
contemporâneo que ouse pensar junto e, mais difícil ainda, encarar 
desafios de criar conceitos na comunidade da diferença.

É necessário voltar aos pressupostos da modernidade, assumidos 
filosoficamente, e argumentar profundamente para superá-los. Não é 
fácil quando se tem barreiras aos pensamentos de filósofos gigantes da 
filosofia clássica, generalizadamente, aceitos abstratamente no mundo 
moderno. 

A filosofia de filósofos tidos como rebeldes como Derrida, 
Levinas, Deleuze e Guattari, caracterizados como pós-estruturalistas, 
que combatem a transcendência, a abstração clássica, as determinações 
lineares, divinas e filosóficas que falseiam a imanência, talvez sejam eles 
que abram caminhos para que a filosofia da diferença possa prosperar.

Milovic, assim como Deleuze, combateram a igualdade 
representativa e a subjetividade forjada na transcendência, trocando-as 
por outra forjada na vida, na filosofia política das diferenças, gestada na 
imanência e não por sujeitos iluminados, ou que se constituam como 
sacerdotes filosóficos ou sacerdotes burocratas a serviço do Estado 
capitalista dominante. 

Construir a Comunidade da Diferença é um processo que 
começa em cada um de nós para as exterioridades do mundo em que 
vivemos. Sempre que observarmos as diferenças do próximo e de nós 
mesmos, sejam quais forem: biológicas, sociais, psíquicas, econômicas, 
estéticas, políticas etc. que isso seja motivo para nos abrirmos ao 
diferente e exercer nossa potência de pensar, tão degradada atualmente 



100  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

por estar submissa à identidade e semelhança. Todavia, quaisquer que 
sejam essas diferenças, que elas sejam motivadoras de nossa curiosidade, 
que agreguem nosso conhecimento imanente, que nos permitam vibrar 
nos corpóreos fluxos moleculares condizentes com nossos desejos, 
realizados em interações possíveis na potência de se pensar e criar o 
novo e o solidário. A comunidade da diferença surge para aumentar 
as forças de transformação do social, abrindo possibilidades de um 
devir diferente no mundo. Este ensaio preliminar tece tramas que 
precisam estar melhor fundamentadas, não queremos que nesse espaço-
tempo se possa pensar que esse tema está suficientemente analisado, 
nos contentamos em poder junto com Miro alinhavar uma motivação 
para um devir da comunidade da diferença. A generosidade de Miro, 
ao receber os diferentes, ao respeitá-los, é prova suficiente que a 
comunidade da diferença é possível, que as relações entre diferentes são 
duradouras, baseadas na amizade e na solidariedade.

Referências

DELEUZE, G. Diferença e Repetição. São Paulo: Graal, 2006. 437 
p.

MILOVIC, M. Comunidade da Diferença. Rio Grande do Sul: 
Unijuí, 2004. 142 p.

ROUDINESCO, E. O Eu Soberano: Ensaio sobre as derivas 
identitárias. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 304 p.



7

O SUJEITO SEMIÓTICO: UM POSSÍVEL 
CAMINHO PARA A DEMOCRACIA

Lucas Rafael Justino1 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Uma concepção de sujeito moderna

Buscando entender as relações que se engendram entre 
identidade e democracia, Milovic busca na metafísica uma 

resposta aos problemas que se apresentam, às limitações do conceito 
de identidade e qual o papel que a racionalidade toma nesse ínterim 
de diversas forças reativas. Essa pesquisa busca apresentar a discussão 
como contextualizada pelo autor e a partir daí dar um pequeno passo 
em uma direção que possa nos ajudar a compreender identidade e 
democracia a partir de um pensamento de superação da modernidade. 
Principalmente, é preciso entender que a modernidade construiu 
e se estabelece por causa de uma concepção de sujeito como sujeito 
pensante, um ser racional que não está em relação às outras coisas do 
mundo, mas é a própria entidade superior desse mundo. A fundação da 
razão constitui um problema quando esta razão é utilizada para separar 
e não para conectar o sujeito ao mundo que o cerca.

Para Milovic (MILOVIC, 2007: 87-88)2, a “Modernidade 
começa com a afirmação de uma nova identidade, a identidade do sujeito, 
metafísica do sujeito”, uma metafísica que “estrutura modernidade 
como um monólogo”. Esse monólogo constitui um impedimento para 
a realização do projeto democrático, pois justamente o que implica o 
monólogo é a exclusão do diálogo, a exclusão da intermediação entre 
processos de pensamento. De fato, Milovic (2004) determinou como 

1	 Mestrando em Metafísica pela Universidade de Brasília. Email: lucasrafaeljustino.1@gmail.
com

2	 Tradução livre: “Modernity begins with affirmation of new identity, identity of the subject, 
metaphysics of the subject.” e “Such metaphysics structures modernity as a monologue.” 



102  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

possível que a crise da democracia fosse, fundamentalmente, uma crise 
do pensamento. A crise do pensamento é apenas uma consequência 
direta e não um erro de percurso, pois a adoção de um conceito de 
racionalidade que se encontra em patamar superior acaba apagando e 
suprimindo uma série de problemas que deveriam ainda ser tratados, 
além de ignorar uma série de desenvolvimentos que o sujeito precisa 
ter para constituir uma boa relação com outros sujeitos. Como pensar 
apenas a partir do monólogo? Sem a troca de informações de diferentes 
fontes, toda comunicação fica prejudicada e assim também ficam 
todas as instituições que são construídas por uma sociedade formada 
por indivíduos que não pensan sua condição social, mas apenas a 
individualidade. 

A racionalidade do projeto moderno confere ao indivíduo ao 
mesmo tempo poder sobre todas as coisas do mundo, à medida em 
que retira deste indivíduo toda a capacidade de entender suas ações 
como contínuas às ações do mundo. É desse pensamento que nascem 
noções egoístas que subjugam diferentes formas de pensamento, como 
o capitalismo, que Milovic (2007: 93) definiu como “uma estrutura 
semântica que não articula possibilidades pragmáticas”, um mundo 
prático e não um “mundo pragmático que abre a possibilidade para 
a afirmação e a comunicação, democracia e solidariedade, baseado 
em intersubjetividade”. A modernidade impede a existência desses 
mundos pragmáticos quando inibe a realização de um mundo no qual 
democracia, comunicação e solidariedade existem entre os sujeitos. A 
pragmaticidade do mundo se esvai no momento em que a máxima 
pragmática, de que tudo deve ser entendido pelas suas consequências, é 
ignorada, pois uma visão de mundo puramente prática exclui uma série 
de consequências que formam outras dimensões da realidade além da 
prática e utilitária. A metafísica do sujeito na modernidade é, portanto, 
uma metafísica que esvazia o sujeito como agente, que o coloca como 
ferramenta sustentando um sistema e não um agente que possui a 
capacidade de transformar o mundo, de tomar atitudes e realizar ações 
que possam ter como consequência uma mudança. O mundo prático 
evocado pela modernidade é um mundo que dificilmente pode ser 
alterado, pois o sujeito torna-se uma parte de uma máquina agindo 
sozinha sem ter consciência de que o motor só pode se mover caso todas 
as peças estejam agindo em consonância.

O moderno estruturo como monólogo insere uma série de 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 103  

impeditivos e de bloqueios à formação de uma sociedade do diálogo, 
uma sociedade onde a razão é intermediada e se constrói através de vários 
agentes, pela ação subjetiva que torna-se coletiva quando compreendida 
em uma dimensão não singularizada. Uma conversa consigo mesmo, 
por mais proveitosa que seja como atividade contemplativa ou 
meditativa, não deixa de incorrer em uma espécie de solipsismo, no 
qual tudo aquilo que é importante acaba sendo uma espécie de projeção 
do pensamento de apenas uma pessoa. Superar essas barreiras exige uma 
nova concepção de sujeito, uma concepção que não esteja atrelada à 
afirmação do sujeito moderna, mas uma que permita um sujeito cuja 
metafísica não é individual, mas constrói-se nessa dimensão coletiva. 
Mas como podemos evitar algo que esteja tão arraigado, uma noção 
de sujeito como a moderna que está em vigor há séculos e descende 
de um pensamento cartesiano que exibe suas influências em diferentes 
dimensões?

Um sujeito coletivo

Procurando substituir o res cogitans como concepção de sujeito, 
John Deely (2010) resgata a noção de um sujeito que pode ser entendido 
não só como agente dominante do mundo, mas formado por ele. Deely 
faz este trabalho a partir de Charles Sanders Peirce, autor que inspirou 
muito o próprio Habermas a pensar a importância da comunicação 
como possibilidade de conhecimento da realidade e até como criadora 
de realidade. Peirce, conhecido pela sua semiótica, não se deteve às 
teorias da lógica e procurou arquitetar uma estrutura de pensamento 
que diz respeito a vários aspectos da vida e da filosofia. Santaella (2004) 
entende que o pensamento de Peirce é anticartesiano no sentido em que 
opera sob uma lógica impossível de ser concebida à luz do pensamento 
cartesiano. Essa definição nos interessa para podermos pensar o sujeito 
a partir de Peirce e entender como Deely enxerga na filosofia de Peirce 
um caminho para a democracia.

Para Peirce, em seu seminal texto Algumas consequências das quatro 
incapacidade (1868), não é possível haver uma intuição verdadeira, de 
forma que não há pensamento fundante da consciência, mas apenas uma 
série infinitamente pregressa e infinitamente futura de pensamentos. 
Assim, o sujeito não toma consciência de si em um sobressalto a partir 
de um “penso, logo existo”, mas apenas compreendendo sua relação com 



104  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

o mundo, principal geradora de pensamento. O self3, neste momento, 
passa por um processo de tomada de autoconsciência O momento em 
que um sujeito percebe que possui uma consciência, é um momento 
em que ele percebe seu próprio erro perante o mundo, quando aquilo 
que pensou não corresponde ao que acontece à sua volta. O exemplo 
clássico de Peirce é o da criança em volta do fogão, que imagina a 
estrutura de metal como fria ao toque e, ao tocá-la, percebe seu próprio 
erro, compreendendo que nem tudo o que pensa tem correspondência 
com os fatos. Esse movimento não é único, mas é repetido ciclicamente 
ao longo da vida de um sujeito, de forma que não é possível ter certeza 
sobre todas as coisas como prega o sujeito moderno cartesiano. A 
racionalidade é, na verdade, uma razoabilidade em relação às coisas 
do mundo. Para Peirce, um sujeito só se completa quando possui essa 
vivência em relação não só às coisas do mundo, mas em relação também 
a outros sujeitos, comunicando informações de forma que a razão esteja 
sempre crescendo e não retraindo-se. 

A comunicação como uma funcionalidade que possibilita o 
crescimento da verdade e a mútua cooperação entre diversos sujeitos 
é um dos princípios da democracia. Fazer circular as informações, 
tornar todos a par das situações, procurar que todos saibam o que está 
acontecendo para buscar soluções é um princípio de um governo que 
se constrói democraticamente. O problema é que há uma antinomia 
entre a adoção do sujeito moderno e a concepção de democracia. 
O sujeito quando se compreende um ser racional que se coloca 
fundamentalmente acima do seu mundo, não passa por esse processo 
cíclico de compreender a realidade para agir. A democracia torna-
se prejudicada a partir da adoção da concepção de sujeito moderno. 
Por isso Deely (2010), assim como Colapietro (2014a), vão utilizar a 
semiótica de Peirce e sua visão sobre a formação de um self como uma 
maneira de pensar novas possibilidades sobre . 

A concepção de sujeito em Peirce é uma muito mais flexível, 
onde o sujeito não é um ser pensante, mas uma miríade de relações 
que o constituem de maneira intrincada, porém nunca rígida, 
mantendo sempre a plasticidade desse sujeito, a capacidade de estar 

3	 Peirce utiliza o termo em inglês self para designar várias coisas: pessoa, consciência, 
identidadem etc. Por ser um termo polissêmico em sua origem na língua inglesa, optamos 
por manter a escrita nos momentos oportunos em que se faz necessária a exposição à 
maneira que Peirce fez.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 105  

sempre transformando-se (COLAPIETRO, 2014a). É pensando nesse 
processo de individualização do sujeito moderno, que Peirce pensa 
um sujeito que é como um aglomerado de estrelas: “que parece ser 
apenas uma estrela quando vista à olho nu, mas que, escaneado com o 
telescópio da psicologia científica, se descobre, de um lado, ser múltipla 
em si mesma, e por outro lado, não ter demarcação absoluta de uma 
condensação vizinha”4 (R 403, 1894 apud FABBRICHESI, 2014, p. 
165). Isso significa que o sujeito está longe de ser esta definição unívoca 
como ser pensante e racional, mas é na verdade uma amálgama de 
várias aparências, experiências e relações que estabelece com o mundo 
e com os outros sujeitos, de forma que as fronteiras entre sujeitos, 
semioticamente falando, são fronteiras borradas, fronteiras que não se 
desenham com rigidez, mas que possibilitam a coletividade dos sujeitos, 
pois todos formam não só a si mesmo, mas também os outros e os 
outros são formadores de si. 

	Habermas consegue pensar que a relação entre sujeitos é um 
caminho possível para determinar o fim do projeto da modernidade 
porque ele consegue enxergar que a concepção de um sujeito relacional 
permite a superação do sujeito individual que se coloca acima dos 
outros: “o Outro é articulado como eu. Assim Habermas marca a ideia 
de simetria social que também pode ser entendida como uma ideia 
reguladora para a constituição da nova sociedade racional do futuro, e 
portanto o fim do projeto de modernidade”5 (MILOVIC, 2007: 96). 
Ele defende que o Outro, quando entendido como um semelhante em 
articulação ao Eu, um eu maiúsculo, possibilita a existência de uma 
simetria social que pode ser compreendida como uma ideia regulativa 
de uma nova sociedade racional. Portanto, quando igualamos o sujeito 
ao outro, quando pensamos que um sujeito nunca é algo sozinho 
diferente de todo o resto, mas uma parte de algo maior, podemos 

4	 Do trecho original: “Personality, on both sides, that of the unification of all of a body’s 
experiences, and that of the isolation of different persons, is much exaggerated in our 
natural ways of thinking, ways that tend to puff up the person, and make him think himself 
far more real than he veritably is. A person is, in truth, like a cluster of stars, which appears 
to be one star when viewed with the naked eye, but which scanned with the telescope of 
scientific psychology is found on the one hand, to be multiple within itself, and on the 
other hand to have no absolute demarcation from a neighboring condensation”

5	 Tradução livre do trecho: “The Other is articulated as I. Thus Habermas engrains the 
idea of social symmetry which can also be understood as a regulative idea for constitution 
of the new rational society of the future and therefore the termination of the project of 
modernity”. 



106  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

finalmente compreender que o projeto moderno constitui uma amarra 
contra a superação da individualidade, contra a adoção de formas de 
vida baseadas em coletividade e cooperação, em igualdade em suas 
variadas formas, portanto uma contradição com a própria democracia. 
Essa colocação de um Eu contra um Outro é o processo pelo qual o Eu, 
que pode ser entendido como um self, toma autoconsciência a partir da 
noção de que se relaciona com outro self, com outro núcleo de propósito 
(CALCATERRA, 2014).

	O racional é, em si mesmo, uma consequência dos 
desdobramentos modernos na concepção de sujeito, o que significa que 
essa simetria social, quando entendida a partir de uma racionalidade, 
continuará exibindo traços modernos. O que Deely (2010) faz é voltar 
a Peirce e, lá, buscar uma concepção de ser humano que esteja além de 
qualquer racionalidade, ou uma na qual racionalidade não é de forma 
alguma um traço determinante, mas apenas um aspecto dentre tantos 
que compõem um sujeito. Se o outro é articulado como o eu, é porque 
o eu e o outro não são coisas tão diferentes assim e, portanto, podem 
atuar juntos em uma transformação de mundo. Não só estão no mesmo 
patamar, como na verdade Peirce defende que o sujeito só existe porque 
existe um outro ao qual este pode se relacionar. Somos aglomerados 
de estrelas cujas luzes alcançam os aglomerados vizinhos, formando 
aglomerados ainda maiores, forças coletivas ainda mais impactantes. 
Dessa forma, o outro torna-se a única instância pela qual o eu pode vir 
a se concretizar.

Deely parte dessa concepção de sujeito para rejeitar a concepção 
de animal racional e irracional porque o que se entende por racionalidade 
nesse sentido cartesiano não é o mesmo que Peirce defende como 
razão (SANTAELLA, 2004), assim propondo o ser humano como 
um animal semiótico. Peirce constrói uma analogia da razão como 
um desenvolvimento que acontece desde a origem do universo (CP 
1.614, 1903). A razão não pode ser exclusivamente humana, mas está 
nos animais, nas coisas, em todo o universo há pensamento. De fato, 
para ele, o universo todo está permeado de signos, de forma que todas 
as coisas fazem parte desse processo, que chamamos de semiótico, um 
processo de pensamento e do qual participam todos os processos, desde 
o crescimento da raiz das árvores até a formação de silogismos. Além 
disso, a razão não nasce apenas da necessidade ou do acaso, mas é, 
como o pensamento, um desenvolvimento teleológico em direção ao 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 107  

que Peirce chama de razoabilidade concreta (SILVA, 2017). Santaella 
(2004) afirma que a investigação é o processo pelo qual podemos 
construir uma realidade que é, também, razão. 

O sujeito, como um signo, se desenvolve, agregando mais ideias, 
saindo de um estado particular e ganhando alguma generalidade. Michel 
e Andacht (2016) reforçam o caráter dialógico do sujeito, que está 
sempre sendo interpretado e expressado pelo indivíduo, gerando esse 
crescimento. Assim como o signo, o self não se completa, “está sempre 
‘no processo de virar um self, um processo que nunca está terminado 
completamente’’’ (COLAPIETRO, 1989, p. 77 apud. MICHEL; 
ANDACHT, 2016: 247). A expressão de um sujeito precisa atingir a 
um outro, só assim ela torna-se uma comunicação que toma seu papel 
no desenvolvimento da razão.

Petrilli (2014) parte de Peirce para entender que a linguagem 
é o que essencialmente transforma o ser humano em signo. Não só 
conversamos o tempo todo com nós mesmos, mas nos expressamos para 
o mundo através de linguagem, comunicando signos de ordem oral e 
gestual: “para Peirce, o self é um signo; ele converge com a linguagem 
verbal e não verbal que faz uso. O self é feito de linguagem e é inconcebível 
sem linguagem” (PETRILLI, 2014: 7)6. Se para Colapietro (2014a: 
103) o “organismo não é algo no qual o self está localizado”, mas o “meio 
através do qual o self está capacitado a direcionar e ser direcionado por 
algum outro”, o corpo não pode ser pura mecânica, mas matéria dotada 
de linguagem, de capacidade lógica. 

Quando Peirce enxerga nos fenômenos um caminho para 
conhecer a realidade sobre o sujeito, o autor não toma partido dessa 
separação entre matéria e mente que marcou a modernidade, mas 
entende um caminho além. O paradigma semiótico não se prende 
a este debate dualista (DEELY, 2010). Neste sentido, a semiótica de 
Peirce é um olhar tanto para o interior quanto para o exterior, cíclico, 
a continuidade mente e matéria está além de uma realidade que só 
existe no conhecimento ou de uma realidade que não pode ser alterada 
pelo conhecimento. Portanto, é uma proposta que visa a superação do 
dualismo cartesiano que estrutura o pensamento moderno.

Entender isso é importante para que não nos esqueçamos de que 

6	 Do trecho original: “For Peirce, the self is a sign; it converges with the verbal and nonverbal 
language it uses. The self is made of language and is inconceivable without language.”



108  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

o sujeito não existe em uma singularidade, mas em uma comunidade 
com outros sujeitos, que só se estabelece através dessa troca de 
informação que a linguagem permite. “A linguagem só existe e só 
precisamos dela caso os Outros existam. A essência da linguagem está 
em sua hospitalidade na sua relação com o outro” (MILOVIC, 2007: 
98)7. É a partir da linguagem que um indivíduo se torna ciente de que 
a verdade não deve se encontrar nos confins de uma ou outra pessoa, 
mas na relação que se cria com outros sujeitos. Ela torna-se não uma 
ferramenta, mas um elemento primordial desta relação, por isso Deely 
(2010) vai entender o ser humano como um animal semiótico, cujo uso 
da linguagem é parte essencial de si mesmo. 

Não se deve esquecer ou ignorar a função cognitiva, mas entendê-
la como parte de um processo que é linguagem, o processo semiótico 
de pensamento, que conhece e constrói a realidade. Sobre o debate da 
subjetividade em um contexto moderno, a resposta da teoria dos signos 
é “sim, não há dúvida de que o mundo interno humano, com grande 
esforço e sério estudo, pode atingir uma compreensão de mundos não-
humanos e de sua conexão com eles” (PETRILLI; PONZIO apud 
DEELY, 2010: 17-18). Portanto, a semiótica compreende o pensamento 
em sua capacidade de ir além do imediato, entendendo como diferentes 
contextos criam diferentes relações unilaterais entre sujeitos, reforçando 
aspectos da modernidade como algo que subjuga. Um sujeito em sua 
plena capacidade de articulação semiótica pode tornar possível uma 
relação entre seu mundo interno e as condições sociais, políticas, 
históricas e ambientais nas quais está imerso, além de articular um 
processo de comunicação com os Outros, o que está na essência do 
regime democrático. A hospitalidade aparece aqui como um exemplo 
máximo do que esse regime tem a oferecer e de como a linguagem é, ou 
deveria ser, essencialmente um sustentáculo da democracia.

O sociólogo Stuart Hall (1996) define que o sujeito moderno é 
herdeiro de uma corrente de pensamento que vem desde o Iluminismo, 
uma corrente cujo ego é o ator principal de um mundo que se centra no 
sujeito, não para que o sujeito o controle, mas para que possa controlá-
lo. A perspectiva individualizante do capitalismo e da modernidade 
nunca é realizada e se cria uma realidade na qual o desejo nunca é 

7	 Tradução do trecho: “The language only exists and we only need it in case the Other exists. 
The essence of the language is in its hospitality in its relation with the other.”



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 109  

realizado, pois o sujeito “estava baseado numa concepção da pessoa 
humana como um indivíduo totalmente centrado, unificado, dotado 
das capacidades de razão, de consciência e ação” (HALL, 1996: 10). A 
instabilidade mantém esse projeto incompleto. 

O sujeito se enxerga como dotado de razão e ação, mas é 
suprimido por não assumir um local de relação com o mundo de onde 
pode realmente entender o funcionamento das coisas e agir. Para Hall, a 
modernidade consiste em sociedades inconstantes, em mutação, como 
definem Marx e Engels: “é o permanente revolucionar da produção, 
o abalar ininterrupto de todas as condições sociais, a incerteza e o 
movimento eternos [...] Tudo que é sólido se desmancha no ar…” 
(MARX; ENGELS apud. HALL, 1996: 14). O conflito moderno é o 
conflito de um sujeito centrado apenas em si, que se acredita dotado de 
razão contra um mundo em movimento constante, onde aquilo o que 
era ontem está em mudança hoje e amanhã pode não ser mais. É uma 
antinomia, pois, coloca-se em confronto uma ideia de um ego em total 
controle em um mundo sobre o qual podemos perceber que é marcado 
pela inconstância.

Todas as incertezas e fragmentações contribuem para que o 
projeto de modernidade nunca seja de fato superado, pois a racionalidade 
é favorecida como maneira de interpretação do mundo, porém é 
facilmente rechaçada pelas estruturas cambiantes da realidade que a 
subjugam de maneira atroz. E, nessa pulsante valorização do indivíduo 
como individual e não como parte de um coletivo, se perde a razão de 
ser da democracia, a de ser um poder que emana da coletividade. 

Hall defende que as estruturas da modernidade estão em 
constante fragmentação e desestabilização, o que acaba por tornar o 
sujeito impermanente.

o próprio processo de identificação, através do qual nos projetamos 
em nossas identidades culturais [...] mais provisório, variável e 
problemático.

Esse processo produz o sujeito pós-moderno, conceptualizado 
como não tendo uma identidade fixa, essencial ou permanente. 
(HALL, 1996: 12)

	A impermanência do sujeito pós-moderno é um fenômeno 
que afeta diretamente a concepção de ser pensante. Desestabilizando o 
sujeito, é removida sua capacidade cognitiva de estabelecer a realidade, 



110  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

e é removida sua identidade. Peirce, trazendo uma noção de mundo 
semioticamente construído, contraria o dualismo cartesiano, que, 
segundo Hall, “foi institucionalizado na divisão das ciências sociais entre 
a psicologia e as outras disciplinas. O estudo do indivíduo e de seus 
processos mentais tornou-se o objeto de estudo especial e privilegiado 
da psicologia” (HALL, 1996: 31), contribuiu para a centralização em 
um espaço, este espaço sendo a consciência, do estudo dos processos 
mentais e não os entende como relacionados aos aspectos externos da 
realidade que se apresenta. Isso deteriora a relação entre sujeito e os 
Outros, pois tudo o que é externo passa a não ser entendido como 
constituinte de si, quase em um delírio solipsista. Um sujeito semiótico, 
a fim de superar a modernidade, deve entender a si mesmo como em 
relação aos seus pares, ao seu mundo, não em isolamento. 

Quando entendemos o ser humano em uma perspectiva 
semiótica, não é apenas de pensamento que estamos falando, mas toda 
a perspectiva se altera, de forma que Deely fala que esta seria uma 
concepção verdadeiramente pós-moderna, superando o projeto de 
modernidade. O ser humano deixa de ser o centro racional do universo 
e passa a ser entendido como “inextricavelmente emaranhado ao 
universo físico” (DEELY, 2010.: 40), emaranhado como em uma teia 
de significações “a teia semiótica (como chamou Sebeok), que inter-
relaciona a espécie humana com o universo maior em que e de onde 
a espécie humana evolui” (DEELY, 2010: 40)8. É nesse ambiente que 
pode voltar a ser discutida a relação da identidade com a democracia, 
pois o sujeito entendido dentro de uma identificação externa é também 
um sujeito dotado de poder para agir. Servindo não como um aspecto 
individualizante do sujeito, mas um aspecto de coletivização de sua 
luta, a identidade aparece como uma possibilidade para a democracia. 
A razão que se constrói é a razão que diz respeito à uma ação coletiva no 
qual todos ganham e não baseada no egoísmo de um sujeito.

A humanidade é considerada em relação ao cosmos, a uma 
mente que engloba fenômenos muito mais abrangentes do que a nossa 
comunicação linguística. O ser humano como animal semiótico não 
implica dizer que é o único participante do processo semiótico ou que 
este só existe com relação à ação e à experiência humana, mas implica 

8	 Tradução livre dos trechos “inextricably entangle with the physical universe” e “the semiotic 
web (a Sebeok called it) which interrelates the human species with the larger universe in 
and from the human species evolves”



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 111  

em reconhecer que, em um universo em constante ação semiótica, 
o “animal semiótico precisa ser capaz de entender a diferença entre 
subjetividades relacionadas e as relações em si” (DEELY, 2010: 70).9 
Ou seja, o ser humano se define por ser aquele capaz de perceber a 
própria agência nessa rede de significados que se constroem em todas 
as dimensões. É uma concepção que permite ao ser humano entender 
sua existência relacional e não isolada do mundo, o que contribui ao 
pensamento que gira em torno daquilo que é coletivo e não singular. 

A definição pós-moderna de sujeito humano como animal 
semiótico não eleva a humanidade a um patamar de superioridade em 
relação ao universo e os outros animais, mas busca entender seu papel 
nesse emaranhado de significados. É um pensamento que contraria a 
percepção moderna de ser pensante, de que “nós podemos ser mestres 
de tudo, a maestria de palavras e signos sendo uma parte relativamente 
fácil disso (parecendo eles tão maleáveis), e a desilusão, cinismo e 
desespero que seguem o trem dessa megalomania” (RANSDELL, 1997, 
§ 14)10. Na verdade, somos porque estamos no pensamento, que se 
desdobra em instâncias muito maiores do que nossa consciência.

Possível caminho para a democracia

O que este entendimento permite é a existência de uma 
subjetividade que se constrói não nos confins do indivíduo, em alguma 
dimensão interna, mas através de uma expressão que atinge o mundo 
externo e comunga com outros indivíduos, uma subjetividade que 
permite a existência em coletivo, o que torna possível a superação 
do projeto moderno individualizante. Segundo Canesin (2018, 64) 
“Peirce, de fato, rejeita a total individualização do sujeito, ou sua 
completa singularidade, porque, como signo, ele precisa estar aberto 
para potenciais relações, e nesse sentido, jamais poderia ser um completo 
individual”. Assim como em um regime democrático, nada é avaliado 
por seu efeito em um, mas em todos. Peirce negava o que chamou de 

9	 Tradução livre do trecho “The semiosic animal (there is no other kind!) must needs [sic] 
be able to grasp by understanding the difference between related subjectivities and the 
relations themselves as realities over and above those perceived subjectivities related”

10	 Tradução livre do trecho “we can be the masters of everything, the mastery of words and 
signs being a relatively easy part of that (they seem so malleable), and the consequent 
disillusionment, cynicism, and despair which follow in the train of this megalomania.”



112  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

“metafísica de perversidade”, afirmando que a individualidade é uma 
ilusão de vaidade e que enquanto pensamos que somos únicos, na 
verdade somos mais os nossos “vizinhos” do que podemos imaginar 
(CP 7.571, c. 1892). Com isto, Peirce funda uma concepção de sujeito 
que está apto a tomar parte em um processo muito maior do que ele 
mesmo, o de construir um mundo melhor, um mundo que tenda à 
razão, mesmo que, individualmente, seus ganhos não sejam nada 
perante a coletividade.

Por fim, definir conceitos como modernidade, pós-modernidade 
e seus respectivos ismos é como tentar entender um objeto iluminado 
em luz, contra luz, em diferentes direções por intensos holofotes. 
Cada local adotado como ponto de partida para esta observação vai 
revelar um aspecto diferente do objeto. Isso é da natureza da realidade 
e a modernidade, em contínua evolução, revolução e movimento, não 
escapa a esta constante. O que a noção da continuidade entre mente e 
matéria em Peirce permite é uma forma de apreender a realidade neste 
movimento contínuo entre interno e externo, uma maneira com a 
qual podemos encarar a inconstância da modernidade e, desta forma, 
apropriarmo-nos desta para construir uma superação, algo que pode ser 
tão inconstante quanto, mas no qual não existe ilusão de finitude ou de 
resolução. Assim, pegando a contribuição da fenomenologia de Husserl 
que Milovic (2007) cita, mas indo além e procurando entender esta 
fenomenologia inspirada pela semiótica de Peirce, é possível entender 
uma nova concepção de sujeito que participa do mundo e está em 
relação a este, não apartado nem subjugado pelas estruturas que se 
apresentam a ele em todo instante.

Colapietro (2014b) percebe que, no fluir da linguagem, estamos 
sempre utilizando de uma deliberação para que nossas ideias sejam 
entendidas. Quando escrevemos, estamos em um processo contínuo 
de passar nossas ideias para o papel, transformando pensamento em 
uma representação material. Nessa continuidade substancial, devemos 
polir a escrita, para que o pensamento faça sentido, de forma que nossa 
“consciência autoral nos impele a parar - hesitar, segurar (embora 
brevemente) nossa fluência linguística” (COLAPIETRO, 2014b: 
489)11, e o autor defende que assim é a semiose, pois hesitamos, mas 

11	 Do trecho original: “Authorial conscience prompts us to stutter – to hesitate, to arrest 
(however briefly) our linguistic fluency”



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 113  

hesitamos apenas na medida em que procuramos construir melhores 
mediações entre ideias. 

A autonomia de um sujeito deve estar, então, intrinsecamente 
ligada à nossa agência deliberativa, de maneira que estejamos sempre nos 
revisando, sempre nos corrigindo para que, no curso da investigação que 
é a vida, possamos realizar a capacidade semiótica de controlar nossas 
pulsões. Assim um sujeito desenvolve sua teleológica personalidade. 
Para Colapietro (2014b), se não nos desenvolvermos em deliberação, 
buscando ideais que valham a pena nos vincularmos, “falhamos em ser 
adequadamente deliberativos e, nesse lugar, faltamos em nos tornarmos 
completamente autônomos como podemos ser” (COLAPIETRO, 
2014b: 489)12. O controle que podemos exercer sobre nós mesmos 
precisa ser um autocontrole deliberativo para que possamos triunfar 
em nossa autonomia. É essa autonomia, inspirada pela deliberação, 
que forma um sujeito que pode pensar a democracia, pois cada um é 
autônomo em respeito à relação que estabelece com os demais, com os 
outros e com seu próprio mundo.

Uma nova concepção de sujeito permite pensar novas estratégias 
de comunicação e dinâmicas de convivência que permitiriam o 
estabelecimento de um regime verdadeiramente democrático onde 
as garras do fascismo, do neoliberalismo e do individualismo não 
pudessem instaurar suas chagas. Segundo Milovic (2007: 100): “hoje, o 
sistema isola, atomiza o indivíduo. Portanto, é importante pensar novas 
formas de comunicação. Porém, o sistema também nega o indivíduo”13. 
É realmente este o movimento que a modernidade proporciona ao 
remover do sujeito toda a sua capacidade de transformar o mundo que 
se abunda ao seu redor. Uma exacerbação do indivíduo serve apenas 
à própria diminuição desse indivíduo que se vê desprovido da força 
coletiva que teria a partir da compreensão de que um sujeito não é 
um indivíduo, mas uma teia de relações, uma formação complexa que 
envolve, em coletivo, várias individualidades. 

Sendo assim, o caminho natural para uma superação democrática 
do projeto moderno é a adoção de uma nova concepção de sujeito, que 

12	 Do trecho original: “then we fail to be adequately deliberative and, therein, fall short of 
becoming as fully autonomous as we ought to be.”

13	 Tradução livre do trecho: “Today, the system isolates, atomizes individual. Therefore, 
it is important to think new forms of communication. But the system also negates the 
individual.” 



114  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

permita pensar mais a dimensão não do particular, mas da coletividade, 
das comunidades, da cooperação. Pois esta sim potencializa o indivíduo, 
potencializa ele como parte de algo que é muito maior, que possui 
uma capacidade imensurável de transformação. Um sujeito entendido 
como o sujeito semiótico, que permite a navegação, adaptação e 
rearranjo para superar os obstáculos que a modernidade vai impor é 
uma concepção desse tipo, que torna obsoleta a noção de ser pensante 
quando se tem a noção de um ser relacionado ao mundo que já é um 
mundo de pensamento. Nós, como sujeitos semióticos, existimos longe 
de qualquer esterilidade, sempre nos renovando, mudando, formando o 
que Peirce chamou de signo perfeito, que “é perpetuamente passivo da 
ação de seu objeto, do qual está perpetuamente recebendo acréscimos 
de novos signos… Além disso, o signo perfeito nunca deixa de passar 
por mudanças [de um tipo espontâneo]” (MS 283, 116-117 apud 
COLAPIETRO, 2014a: 103). 

Só a compreensão do pensamento como algo que se constrói 
em tudo e em todos nós pode tornar legítima uma forma de governo 
que se pauta pelo pensamento conjunto. Os sujeitos semióticos, além 
de ação deliberativa, permitem a cooperação, pois estão abertos às 
transformações necessárias para constituir um diálogo que escapa ao 
caráter moderno do monólogo do sujeito pensante, justamente por ser 
um sujeito relacional, que existe a partir dos que o rodeiam. Enquanto 
o sujeito continuar sendo enxergado como puramente um indivíduo, 
isolado do mundo e com ações que dizem respeito apenas a si mesmo, a 
democracia continuará sob ameaças de ser subjugada por entidades que 
removem seu poder da instauração de um pensamento que valoriza o 
individualismo acima de tudo. 

Para Stuart Hall, o sujeito pós-moderno, em um processo 
de movimento da modernidade intensificado, está em constante 
envolvimento global, em processos de identificação que se ressignificam 
a cada instante. É efêmero, impermanente. O animal semiótico é uma 
definição de humano que ultrapassa os limites do dualismo entre mente 
e matéria e, por isso, segundo Deely, uma definição pós-moderna. Por ser 
capaz de colocar-se e agir nos processos que envolvem a modernidade, 
num fluir de ideias e ações que denotam a efemeridade de cada instante. 
Essa compreensão de si dentro de um universo emaranhado de signos 
e significados permite a reinterpretação de sua relação com outros 
sujeitos, com a natureza, com outros animais e com o cosmos, o que 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 115  

possibilita a existência de um projeto democrático genuíno que pode 
ser executado pois a própria concepção de sujeito não carrega mais esses 
traços modernos individualistas.

Nenhuma investigação, para Peirce, pode chegar à qualquer 
verdade quando ela vem do isolamento, mas quando se percebe nessa 
investigação os pontos que a interconectam a uma série de fatores, entre 
eles fatores internos, externos, outros sujeitos, etc. Portanto, segundo os 
próprios princípios semióticos, os sujeitos só podem contribuir para o 
crescimento da razão quando assumem seus papéis nesse desenrolar, o 
que significa que uma concepção de sujeito aberta às relações que podem 
se formar é uma que possibilita a criação de uma razão democrática e 
um possível caminho para que possamos superar o projeto moderno.

Referências

CALCATERRA, Rosa. Testimony and the Self. In: THELLEFSEN, 
Torkild; SØRENSEN, Bent (eds.). Charles Sanders Peirce in His 
Own Words: 100 Years of Semiotics, Communication and Cognition, 
pp. 21-26. Berlim: De Gruyter Mouton, 2014. 

CANESIN, M. V. L. Um signo em desenvolvimento: o conceito 
de Self na filosofia de C. S. Peirce no período de 1865 a 1870. 
Dissertação de mestrado apresentada na Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo. São Paulo: PUC-SP, 2018.

COLAPIETRO, Vincent. Peirce e abordagem do self: uma 
perspectiva semiótica sobre a subjetividade humana. Tradução de 
Newton Milanez. São Paulo: Intermeios, 2014a.

COLAPIETRO, Vincent. Self-Control, Self-Surrender, and Self-
Constitution: The Large Significance of an “Afterthought”. In: 
THELLEFSEN, Torkild; SØRENSEN, Bent (eds.). Charles Sanders 
Peirce in His Own Words: 100 Years of Semiotics, Communication 
and Cognition, pp. 487-492. Berlim: De Gruyter Mouton, 2014b. 

DEELY, John. Semiotic animal: a postmodern definition of “human 
being” transcending patriarchy and feminism. Indiana: St. Augustine`s 
Press, 2010.

FABBRICHESI, Rossella. A Person is Like a Cluster of Stars. In: 
THELLEFSEN, Torkild; SØRENSEN, Bent (eds.). Charles Sanders 



116  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Peirce in His Own Words: 100 Years of Semiotics, Communication 
and Cognition, pp. 165-168. Berlim: De Gruyter Mouton, 2014. 

HARRISON, Stanley Martin. Man’s glassy essence: an attempt 
to construct a theory of person based on the writings of Charles 
Sanders Peirce. Tese de Doutorado apresentada no Departamento 
de Filosofia da Fordham University. Nova York: Fordham University, 
1971. 

MICHEL, Mariela; ANDACHT, Fernando. Passos para uma 
convergência de duas teorias dialógicas do self. Psicologia USP, São 
Paulo, vol. 27, n. 2, pp. 246-254, 2016.

MIDTGARDEN, Torjus. Peirce on the Notion of Self and Personal 
Identity. History of Philosophy Quarterly, vol. 19, n. 1, pp. 109-
124, 2002.

MILOVIC, Miroslav. Comunidade da Diferença. Ijuí: Editora 
Unijuí, 2004.

MILOVIC, Miroslav. Democracy And Identity. Filozofija i drustvo, 
vol. 18, n. 3, pp. 87-101, 2007.

PEIRCE, Charles S. Some consequences of four incapacities. The 
Journal of Speculative Philosophy, vol. 2, n. 3, pp. 140-157, 1868.

PEIRCE, Charles S. The Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce. Vol. I-VIII, C. Hartshorne, P. Weiss & A. Burks (eds.). 
Cambridge, MA: Harvard University Press, 1931- 1958.

PETRILLI, Susan. Man, Word, and the Other. In: THELLEFSEN, 
Torkild; SØRENSEN, Bent (eds.). Charles Sanders Peirce in His 
Own Words: 100 Years of Semiotics, Communication and Cognition, 
pp. 5-12. Berlim: De Gruyter Mouton, 2014. 

PONZIO, Augusto. Not an Individual, but a dual Self (at least). In: 
THELLEFSEN, Torkild; SØRENSEN, Bent (eds.). Charles Sanders 
Peirce in His Own Words: 100 Years of Semiotics, Communication 
and Cognition, pp. 443-450. Berlim: De Gruyter Mouton, 2014. 

SANTAELLA, Lucia. A teoria geral dos signos. São Paulo: Pioneira, 
2000.

SANTAELLA, Lucia. O método anticartesiano de C. S. Peirce. São 
Paulo: Editora UNESP, 2004.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 117  

SILVA, Flávio Augusto Queiroz e. Razoabilidade em Charles S. 
Peirce: uma proposta pragmaticista para o crescimento da razão. Tese 
de doutorado apresentada na Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo. São Paulo: PUC-SP, 2017.





8

BRASIL, A PÁTRIA AMADA PARA QUEM? 
A PERPETUAÇÃO DA TRADIÇÃO 

COLONIAL QUE RELEGA A POPULAÇÃO 
NEGRA BRASILEIRA A VIOLÊNCIAS E A 

DESUMANIDADES 

Thamyres Alves de Resende1

Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Introdução  

Este trabalho tem como intuito traçar uma análise crítica social 
sobre a estrutura colonial arraigada na sociedade brasileira 

hodiernamente. Tendo em vista que tal tradição colonialista relega 
a população negra a um cenário marcado pela Necropolítica e pela 
Banalidade do Mal, o que faz existir um sistema com diversas violências, 
desigualdades e mazelas sociais, as quais direcionam aos brasileiros 
negros um tratamento isento de humanidade e de pertencimento à 
Pátria. 

Desse modo, o artigo segue uma reprovação social quanto ao 
tratamento velado da temática do racismo estrutural e institucional pela 
população brasileira. Para tal propósito, é utilizado o Hino Nacional- 
que traz em sua letra a apresentação de uma Pátria caracterizada como 
amada, gentil e adorada-, para abordar a dissonância dessa Nação 
idealizada com a realidade de fato, que se faz sobressalente na música 
“Voz” do rapper Djonga, a qual torna evidente-por meio de seus versos 
carregados de protestos- a conjuntura contraditória que se estabelece.

Por conseguinte, este paper se encontra inserido na temática 
acerca da colonialidade,  terceira unidade da disciplina de Ética e 

1	 Graduanda na Faculdade de Direito na Universidade de Brasília (UnB). Email:thamyres.
resende@hotmail.com



120  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Direito da grade obrigatória do curso de Direito na Universidade de 
Brasília, visando refletir sobre a configuração nacional no que tange à 
minoria social- população negra-, ressaltando, as mazelas advindas da 
colonialidade e do período escravocrata que refletem em tratamentos 
hostis a tal minoria até a atualidade, o que demonstra a necessidade de o 
olhar decolonial ser trabalhado em todas as esferas sociais da sociedade 
brasileira.

Este paper tem como justificativa a tentativa de desenvolver 
uma emancipação social na conjuntura brasileira, mediante ao estudo 
do passado, o qual possibilita reconhecer as diversas problemáticas que 
perpetuam no presente, para que possam ser trabalhadas com o auxílio 
dos Estudos Subalternos e com o olhar decolonial, visando serem 
extintas e não mais existirem no futuro. Além disso, tal artigo versa a 
tentativa de fortalecer a abordagem da temática decolonial e a inserção 
de atores decoloniais no ambiente universitário, para assim, romper 
com a estrutura eurocêntrica que caracteriza o âmbito acadêmico e, 
dessa forma, também combater o epistemicídio.  

Objetivo

Este artigo tem como objetivo central analisar como a 
desumanização e a maneira de interpretar o outro com o olhar colonizado 
faz existir as diversas violências cometidas contra a população negra 
brasileira, tendo como objetivo geral estudar as influências coloniais e 
as raízes do racismo estrutural e institucional. Nessa conjuntura, têm-
se como objetivos específicos, investigar como a construção de uma 
“Pátria Amada” idealizada contribuiu para que a população brasileira 
compreendesse o racismo de forma velada.

Metodologia

Para tal análise, o trabalho abordará um breve panorama 
histórico da colonização e o tratamento desumano alimentado pelo 
período colonial e escravocrata, o qual seguiu perpetuando no cenário 
nacional. Para tal percepção, o paper apresentará a forma que a “Pátria 
Amada” lida com essa problemática social e racial.

Desse modo, para a realização deste artigo serão utilizados 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 121  

como suporte teórico artigos já publicados, os quais são convergentes 
ao objeto central de estudo. Além disso, serão utilizadas obras literárias 
selecionadas em consonância com a temática de Ética e Direito e de 
Estudos Subalternos e, como recurso adicional, o paper recorre a obras 
musicais para a realização da análise crítica.  

Desenvolvimento 

A perpetuação da tradição colonial que relega a população 
negra brasileira a violências e a desumanidades

Consoante ao histórico de colonização e de escravidão instalado 
por mais de 300 anos no contexto brasileiro, é possível perceber o fato 
de a população negra está relegada a planos subalternos da sociedade 
até os dias hodiernos. Ao contrário do que versa a Constituição Federal 
de 1988, a qual configura o racismo como crime imprescritível e 
inafiançável, constata-se uma conjuntura extremamente racista, dado 
que a população negra enfrenta demasiada segregação e um desumano 
cerceamento de direitos fundamentais.

Nesse cenário, é possível evidenciar a Necropolítica, a qual se 
baseia em um projeto de extermínio dessa minoria social enraizado 
desde o período colonial. Essa política da morte foi cunhada por Achille 
Mbembe e se faz totalmente condizente com o passado e a atualidade 
brasileira, ainda que tenham acontecido diversas mudanças jurídicas e 
políticas na conjuntura nacional, são notórias as práticas de violências, 
as estatísticas exorbitantes de mortes, as agressões, as segregações, os 
preconceitos e as ações policiais arbitrárias que os cidadãos negros 
enfrentam.

Sendo assim, a Necropolítica possui uma convergência infeliz 
com a realidade da população negra brasileira, porquanto esse projeto 
define por meio de uma política de biopoder foucaultiana a estrutura de 
quem vive e de quem morre. Assim dizendo, é a política da morte que 
determina quais são as vidas dignas que devem viver, enquanto quais 
são as vidas que devem ser cerceadas. 

O Rap como retrato da realidade racista e da Necropolítica 



122  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Nesse âmbito, é possível constatar que a Pátria brasileira não 
considera as vidas negras como sendo dignas, já que são as vidas 
eliminadas pelo necropoder, tal fato é acentuado na música “Voz”, do 
rap Djonga, que por meio de sua arte traz o retrato do Brasil que mata, 
que silencia, que estigmatiza o indivíduo negro, como se faz notório nos 
versos seguintes: 

“Douglas, pelo que dizem os estudos [...]

Se o beatmaker for preto esse som era pra ser só o silêncio (Shhh)
[...]

Combinaram de nos matar, combinamos de ficar vivo” […] 
(Djonga, música Voz).

Vale ressaltar que o necropoder não é uma ação irracional, pelo 
contrário, é altamente calculado para retirar a humanidade de quem se 
deseja matar, o que explicita o caráter de terror arraigado na realidade 
brasileira que atrelado a tradições escravocratas e coloniais direcionam 
o cidadão negro à eliminação e à subalternidade.

Isso se faz ratificado ainda nos versos de Djonga, vale explicitar 
o verso: “Aí Gustavo Pereira, 24 anos; Douglas Eustáquio, mais de 30; 
vivos, surpreeendentemente vivos...”, porquanto o rapper se encontra 
surpreso por está com mais de 24 anos e seguir vivo, sendo um cidadão 
negro no Brasil, posto que a expectativa de vida da população negra 
é reduzida proporcionalmente à violência e ao necropoder aplicados. 
Consequentemente, a “herança colonial e escravocrata” deixou esse 
cenário desumano, que carece de ação ativa de descolonização da 
sociedade atual. 

Desse modo, ainda que o cenário brasileiro tenha instalado 
o Estado Democrático de Direito por meio da promulgação da 
Constituição Cidadã, é perceptível a austeridade que a população negra 
enfrenta, haja vista o meio social permeado por diversas mazelas. Dessa 
maneira, mesmo que a Constituição de 1988 tenha promovido uma 
transformação significativa no que tange aos direitos fundamentais 
e, além disso, apesar de versar por uma sociedade fraterna e sem 
preconceitos, fundada no princípio fundamental da dignidade da pessoa 
humana e com o objetivo de erradicar preconceitos de toda natureza, 
essas garantias não condizem com a realidade.

Portanto, a chaga social histórica do racismo é extremamente 
cotidiana, não sendo tratada de forma rígida e combativa, o que se 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 123  

observa nos versos abaixo:  
“Nesse disco queria escrever hit; Mas não aguento mais ler as lápides 
escrito «R.I.P.»

“‘Cês nos trouxeram do outro lado do oceano; Mas me dão tanta 
preguiça que às vezes penso em voltar pra lá nadando”

“Aqui, contrariar é passar dos 18 sem ser preso; E sem ser só mais 
um caso de algum ** da balística” (Djonga, música Voz).

A construção do Outro pelo espelho colonizado e o Epistemi-
cídio

Nessa circunstância, é possível perceber a importância do 
questionamento realizado por Miro em sua obra Comunidade da 
Diferença quando o filósofo indaga “a modernidade é ainda o lugar 
adequado para se pensar a ética?”, já que com o nascimento da 
modernidade, ocorre o início da colonização, da exploração, da 
construção colonial do Outro, do epistemicídio e do eurocentrismo. 
Nesse cenário, quando a figura do colonizador encontra o Outro é criada 
a imagem do Diferente por meio do olhar eurocêntrico, o qual destina 
um tratamento de inferioridade para essa classificação de outrem. Desse 
modo, a modernidade identifica o Outro como inferior e o destina a 
sujeição, a exploração, a alienação e ao poder colonial. 

O Outro, em sua distinção, é negado como Outro e é sujeitado, 
subsumido, alienado  a  se  incorporar à  totalidade  dominadora  
como  coisa,  como  instrumento,  como oprimido, como 
“encomendado”, como assalariado (nas futuras fazendas), ou como 
africano oprimido, como “encomendado”, como assalariado (nas 
futuras fazendas), ou como africano escravo (nos engenhos de 
açúcar e outros produtos tropicais). (DUSSEL, 1993, p. 44)

Essa construção de dominação e poder colonial possibilitou 
a centralização da cultura e do indivíduo europeu como superior em 
detrimento das culturas e dos indivíduos diferentes. Assim sendo, é 
viável perceber que a lógica colonial impôs uma retórica de que o Outro 
é inferior, de que o Diferente deveria ser submetido à sujeição e, para 
isso, utilizou do aspecto raça como forma de justificar a política de 
guerra adotada.  

La categorización racial no consiste simplemente en decir “eres 
negro o indio, por lo tanto, eres inferior”, sino en decir “no eres 



124  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

como yo, por lo tanto, eres inferior”, designación que en la escala 
cristiana de la humanidad incluía a los indios americanos y los 
negros africanos. (MIGNOLO, 2007, p. 13).

Dessa forma, a colonização construiu uma abordagem de 
exclusão e de discriminação sustentada no conceito de Outro, no 
sentido de retirar a cidadania, assim como foi feito durante séculos com 
os cidadãos negros, destinando-os à margem da sociedade, renegando 
direitos humanos e fundamentais, sendo essas desumanizações 
justificadas pela categorização de Outro.

Em Comunidade da Diferença, o filósofo Miro indaga sobre 
qual seria o lugar seguro no mundo, tendo em vista os perigos que 
permeiam a modernidade e a pós-modernidade- períodos marcados 
por uma política de eliminação e segregação do indivíduo considerado 
Diferente. Nesse cenário, ele se encontra mais satisfeito com a casa de 
Lévinas, tendo em vista que é um lugar aberto para o Outrem- “casa 
que nos oferece hospitalidade”. Vale ressaltar que essa casa sugere 
possibilidades para o Outro, e Miro afirma que a ética somente existe 
na possibilidade da hospitalidade, evidenciando que a compreensão 
do Outro torna viável a justiça e a sociedade, sem tal entendimento, a 
política se torna apenas universalista.

Desse modo, a incompreensão com relação ao Outro se alinhou a 
colonização e a escravidão, tendo em vista que a perspectiva eurocêntrica 
se centraliza como dominante, enquanto fortalece a negação daqueles 
que são diferentes, essa era a política de Estado do período colonial, a 
qual compreendia que “Os outros quase sempre eram inimigos”. Essa 
política de eliminação do Outro segue a Necropolítica, uma vez que 
tal mecanismo se organiza na eliminação daquele que é considerado 
inferior. Justamente por defender uma ética da responsabilidade, Miro 
considera plausível a visão de Lévinas, cuja política pautava a diferença. 

Tendo em vista tal construção colonial, é notória a lógica de 
poder e dominação ainda existente no contexto nacional, uma vez que os 
indivíduos negros enfrentam comportamentos hostis, discriminatórios 
e racistas, justamente pautados no Outro e no Diferente, tal fato é 
narrado por Djonga: 

O dedo

Desde pequeno geral te aponta o dedo

No olhar da madame eu consigo sentir o medo



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 125  

Você cresce achando que é pior que eles

Irmão quem te roubou te chama de ladrão desde cedo

Então peguemos de volta o que nos foi tirado

Mano

Ou você faz isso ou seria em vão o que os nossos ancestrais teriam 
sangrado (Djonga, música Hat-trick)

Vale destacar que essa imagem colonial acerca do Outro 
contribuiu também para o epistemicídio que marca a cultura brasileira, 
quando elimina o conhecimento e a cultura dos povos africanos e dos 
povos indígenas, por meio do processo de silenciamento, de ocultação 
e de morte de suas culturas, de suas ancestralidades e de suas religiões. 
Isso ocorre não por outra explicação, mas pelo fato de não fazerem parte 
do saber ocidental dominante. Tal fato advém da estrutura colonial 
européia- que segue a dominação imperialista eurocêntrica sobre outras 
culturas- que são automaticamente configuradas como subalternas, ou 
seja, o Diferente é tido como inferior e, portanto, é destruído. 

O epistemicídio vai afetar diretamente a construção do país, 
haja vista que ele se concretiza na inferiorização do conhecimento que 
não advém da centralização européia, constituindo-se, a partir desse 
momento, a violência intelectual e simbólica. Logo, o epistemicídio 
atua como uma ferramenta a favor dessa lógica racista.  

Não mais ser refém desse sequestro que vem

De 1500 pra frente, quem hoje fala “axé”

Nos obrigou a falar amém  (Djonga, Nós).

Contradição entre o Hino Nacional e a realidade de fato  

Desse modo, é um cenário caótico e odioso que se faz questionar 
onde está a Pátria amada para essa população, como considerar essa 
Pátria como sendo gentil se os filhos negros deste solo possuem suas 
vidas ceifadas a cada ação policial realizada, de que modo pode se descer 
a essa terra amor e esperança, sendo que em 23 minutos um cidadão 
negro possui sua vida encerrada- de acordo com dados da CPI do Senado 
Federal-, como considerar que a justiça clava forte quando são sempre 
os mesmos corpos que encontram as balas perdidas nos confrontos.

 Nessa seara, é notória a idealização que reverbera na letra do 



126  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Hino Nacional, haja vista que no plano factual é possível perceber uma 
espécie de Banalização do Mal- expressão de Hannah Arendt, autora 
aqui citada estritamente com relação à essa conceituação- quando 
a existência das pessoas negras é cerceada em grandes números, sem 
questionamentos, o que direciona para uma atitude banal a ser realizada 
corriqueiramente pela sociedade. Por conseguinte, essa realidade mortal 
que a população negra se depara, escancara as construções históricas 
do colonialismo e do sistema escravagista que versava a coisificação e a 
eliminação de indivíduos negros. 

[...] “No século 21, a cada 23 minutos morre um jovem negro

E você é negro que nem eu, pretinho, ó

Não ficaria preocupado?” [...] (Favela Vive 3)

Tal cenário transmite a perspectiva de que o “Mito da democracia 
racial” de Gilberto Freire implantado durante anos no território 
brasileiro- o qual defendia a convivência pacífica entre indivíduos 
negros e brancos, mesmo que a realidade fosse assassina e desumana-, 
segue perpetuando no ideário popular, uma vez que se têm diversas 
chagas sociais sendo veladas e banalizadas, enquanto as ações racistas 
e preconceituosas não são questionadas.  Isso pode ser ratificado em 
falas como, por exemplo: “não existe racismo no Brasil”, explanada pelo 
próprio vice-presidente Hamilton Mourão quando um homem negro 
foi morto, de forma banalizada, em um supermercado. 

Assim sendo, essa falta de consciência histórica e social intensifica 
a dificuldade no combate a um racismo estrutural e institucionalizado, 
haja vista que a temática é deslegitimada e ignorada desde pessoas civis 
até a um vice-presidente. 

Agir decolonial 

Sendo importante citar, nesse âmbito, a relevância da luta 
decolonial, a exemplo de Aimé Césaire, dado que a sua perspectiva 
de ação decolonial deveria guiar o combate ao racismo estrutural, à 
necropolítica e ao racismo institucional. 

Por isso ele teve uma contribuição de modo ativo na luta contra 
o preconceito, pois compreendia a Negritude como ação ativa. De 
acordo com ele, configura “um despertar de dignidade”, de modo que 
seria um caminho para a uma luta contra a opressão e a desigualdade. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 127  

Essa atitude de despertar, de lutar e de agir ganha uma relevância 
significativa, uma vez que Césaire vai analisar o passado, o qual 
possibilita compreender a história da população negra. Assim sendo, 
seria a “única maneira daqueles que foram marcados com o ferro quente 
da infame escravidão racial se encontrarem ontologicamente” (pág.13, 
Discurso sobre a Negritude), já que houve um intenso epistemiscídio e 
silenciamento da herança histórica. Logo, seria essa a única forma de ter 
uma emancipação social.

Por conseguinte, trazendo essa contribuição decolonial de 
Césaire- no que tange à posição de resistência e de ação- para o contexto 
nacional, é possível analisar a necessidade de emancipação da população 
negra brasileira. De modo que carece ação decolonial nos diversos 
campos sociais, sejam eles: político, jurídico, social e educacional, com 
o fito de desconstruir a estrutura do racismo ainda presente no solo 
brasileiro, sistema esse que perpetua a Necropolítica, a Banalidade do 
Mal, as desigualdades sociais e as diversas violências. 

Portanto, é possível perceber a importância de lidar com a 
realidade de forma ativa e combativa, não sendo aceitável a postura 
da sociedade brasileira que se cala e age de forma passiva diante da 
desumanização da população negra. Dessa forma, trazer o estudo da 
decolonialidade para os campos da sociedade é fundamental, para que 
seja viável construir uma Pátria que considere como seus filhos também, 
os indivíduos negros. 

Somente assim, o Hino Nacional poderá ser representativo 
do povo que compõe a Pátria, já que o hino convergente às vivências 
da população negra é, infelizmente, as mazelas e as desumanidades 
retratadas no protesto em rap de Djonga, figura emblemática na luta 
antirracista no âmbito da música nacional.

Conclusão

Por consequência, esse ensaio teve como finalidade uma 
abordagem acerca da  reprodução da tradição colonial que coloca a 
população negra em lugar alheio à categoria de povo brasileiro. Isto 
posto, torna-se viável evidenciar que a Pátria amada não inclui os 
indivíduos negros, haja vista as políticas e sistemáticas de violência, de 
desumanização e de eliminação que sua conjuntura opera. 



128  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Logo, como versado, a Necropolítica e a Banalidade do 
Mal, enquanto políticas de morte e de veiculação do racismo de 
forma dissimulada no cenário brasileiro possibilitam demonstrar a 
inexistência de eficácia das determinações constitucionais e também do 
respaldo patriota ao seu povo quando o foco de análise é a população 
negra. Tendo em vista que essa minoria social somente é considerada 
partícipe da “Pátria amada e idolatrada” para ser protagonista de ações 
discriminatórias e racistas, para ser mais uma vítima de assassinato brutal, 
para ser assolada por desigualdades e para ser alvo da subalternidade.   

Portanto, por meio dessa perspectiva crítica, é possível 
compreender a importância de desenvolver um olhar decolonial e, 
sobretudo, trazer para o cotidiano nacional, a temática decolonialista, 
com o fito de estabelecer uma luta ativa contra essa estrutura 
negligenciada pela população brasileira. Para que assim, seja possível 
questionar a política de morte, a conjuntura racista e a falta de dignidade 
da pessoa humana para o indivíduo negro. Além disso, é extremamente 
necessário empregar a decolonialidade, com o intuito de fortalecer a 
ação antirracista na desconstrução de campos sociais que perpetuem 
legados colonialistas.

Referências 

ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Ed. Relume-
Dumará, 1994;

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República 
Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 
[2016].

DJONGA. Djonga- Hat-Trick.Youtube, 2019. Álbum Ladrão. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=dGLAZ2izDiY

DJONGA. Djonga- Nós. Youtube, 2021. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=VO0f5Q99BD8

DJONGA. Djonga - Voz pt. Doug Now & Chris MC. 
Youtube, 2019. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=4JT4hY5m0EI

DUQUE-ESTRADA, Joaquim Osório. Hino Nacional Brasileiro. 
In: PESQUISA Escolar. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 2003. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 129  

Disponível em: https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br/pt-br/artigo/
hino-nacional-brasileiro/. Acesso em: 30 de agosto de 2022.

Favela Vive 3, Letra - Dk | Djonga | Praga “Caneta de ouro” | Lord | 
Choice | Negra Li e André Drum. Canção de ADL. Youtube, 2018. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=avbOUVHr0QI

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala. 42. ed. Rio de Janeiro: 
Record, 2001.

MAIA, F. J. F.; FARIAS, M. H. V. de. Colonialidade do poder: a 
formação do eurocentrismo como padrão de poder mundial por meio 
da colonização da América. Interações (Campo Grande), [S. l.], v. 21, 
n. 3, p. 577–596, 2020. DOI: 10.20435/inter.v21i3.2300. Disponível 
em: https://www.interacoes.ucdb.br/interacoes/article/view/2300. 
Acesso em: 12 set. 2022.

Miami 1987. Hices. Discourse on Negritude. Miami 1987. Discurso 
sobre a Negritude. Miami 1987.

MILOVIC, Miroslav. Comunidade da Diferença. 1. ed. Rio de 
Janeiro, Ijuí: Relume Dumará, UNIJUI, 2004.

OLIVEIRA, Thompson José de; NAHSAN, Gustavo Pardo Salata; 
MARTINS, Joelmir Nunes. COLONIALIDADE DO PODER, 
EUROCENTRISMO E AMÉRICA LATINA. REVISTA FAIPE, 
[S.l.], v. 10, n. 2, p. p. 116-121, jun. 2021. ISSN 2179-9660. 
Disponível em: <https://revistafaipe.com.br/index.php/RFAIPE/
article/view/252>. Acesso em: 12 set. 2022.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 
América Latina. In: QUIJANO, Anibal. A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. 
Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142.

about:blank
about:blank




9

MIROSLAV MILOVIC, LEITOR DE CARL 
SCHMITT: NOTAS SOBRE MODERNIDADE E 

DESPOLITIZAÇÃO1

Caio Henrique Lopes Ramiro2 
Faculdade Maringá, Maringá, PR, Brasil.

Introdução

De saída, ressalta-se que o objetivo do presente trabalho se 
concentra na análise da reflexão de Miroslav Milovic a 

respeito da contribuição do pensamento de Carl Schmitt acerca do 
diagnóstico da modernidade. A partir de um método hermenêutico, 
procedeu-se a revisão bibliográfica dos textos, especialmente 
Despolitização: por uma outra diagnose da modernidade. A questão da 
modernidade já está presente em Comunidade da Diferença, trabalho no 
qual a meditação do filósofo sérvio-brasileiro dialoga com as filosofias 
de Hegel, Marx e Habermas.

Na primeira parte do trabalho, a perspectiva de análise se 
concentra na leitura feita por Miroslav Milovic da reflexão de Carl 
Schmitt. Para Milovic, em Hegel a modernidade seria reconhecida 
como a realização da liberdade, compreendendo o sujeito como livre 
no plano individual e no mundo social, o que representaria o fim da 
História. Não obstante, em Marx, a modernidade não importaria a 
realização da liberdade, mas na luta de classes. Isto se apresenta como 

1	 O presente trabalho é uma versão ampliada do texto apresentado no II Colóquio 
Internacional Miroslav Milovic e na X Semana de pesquisa em Filosofia da Universidade 
Estadual de Maringá.

2	 Professor no curso de Direito da Faculdade Maringá. Doutor em Direito na Universidade 
de Brasília (UnB). Pesquisador do Grupo de Estudos Miroslav Milovic, vinculado a 
Faculdade de Direito da Universidade Federal de Campina Grade (UFCG). Pesquisador no 
Grupo de Estudos Schmittianos – Faculdade Maringá/Universidade Federal de Uberlândia 
(UFU); Pesquisador no Grupo Constitucionalismo, desenvolvimento e autoritarismo 
no Brasil – Curso de Direito Faculdade Maringá. Pesquisador no grupo Ética, política e 
religião: questões de fundamentação, vinculado ao programa de pós-graduação em Ciências 
da Religião da PUC-Campinas.



132  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

algo intransponível, advindo daí a ideia de revolução. Neste sentido, 
Schmitt estaria atento ao recado marxista acerca do enfrentamento entre 
capital e trabalho, contudo, no diagnóstico schmittiano há um processo 
de despolitização na modernidade, haja vista a pretensão econômico-
liberal de neutralização do conflito.

A segunda parte do trabalho se concentra na leitura de Milovic 
da filosofia de Jürgen Habermas, a partir da questão da despolitização. 
Ainda, mostrou-se interessante uma abordagem do texto de Habermas 
Liquidando danos, trabalho no qual Habermas examina o pensamento 
schmittiano. Foi possível identificar em alguns momentos uma 
aproximação das meditações de Milovic e Habermas, todavia, também 
verificou-se distanciamentos críticos do filósofo sérvio-brasileiro acerca 
do conceito do político em Schmitt e sua contribuição para a filosofia 
política e a crítica da modernidade. 

 Assim, para Milovic a leitura de Schmitt parece importante na 
medida em que permite repensar a política colocando em confronto a 
relação entre liberalismo e democracia. Portanto, torna-se possível uma 
releitura crítica de categorias seminais da filosofia política e jurídica 
e um enfrentamento com o pensamento de Habermas a respeito da 
despolitização no projeto da modernidade.

Pensando a modernidade e a despolitização com e contra 
Carl Schmitt

Inicialmente, ressalta-se que o objetivo do presente trabalho 
se concentra na análise da reflexão de Miroslav Milovic a respeito da 
contribuição do pensamento de Carl Schmitt acerca do diagnóstico 
da modernidade. A partir de um método hermenêutico, procedeu-
se a revisão bibliográfica dos textos, especialmente do trabalho 
Despolitização: por uma outra diagnose da modernidade, publicado na 
obra coletiva Carl Schmitt, hoje.

Miroslav Milovic tem na modernidade um de seus temas 
centrais de reflexão3, algo que se verifica em Comunidade da Diferença, 
trabalho no qual a meditação do filósofo sérvio-brasileiro dialoga 
com as filosofias de Hegel, Marx e Habermas e, ainda, em Spinoza e 

3	 A este respeito ver: KUKIC, Branko. Um homem de longe. 2022; DAYANNE, Rose. Sobre 
Miroslav Milovic. 2022.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 133  

Modernidade. Para Milovic, o exame acerca do discurso filosófico e da 
concepção que temos da modernidade pode ser melhor angulado a 
partir da leitura das filosofias de Hegel e Marx.

Na compreensão de Milovic, em Hegel a modernidade seria 
reconhecida como a realização da liberdade, ou seja, apresenta-se como 
um sujeito livre não só no plano individual, mas, também, no mundo 
social (MILOVIC, 2004; 2015). Este aspecto da filosofia de Hegel 
representaria além de uma imagem do espírito colonialista, também o 
fim da História (MILOVIC, 2004, 2015).

De acordo com Milovic (2004, p. 19):
Quer dizer, algo no mundo mostra o espiritual, mas nada no mundo 
tem força suficiente para ocupar o lugar do espiritual. Tudo o que 
acontece no mundo são apenas os significantes fracos de um único 
significado dominante – Deus, para os cristãos; o Espírito para 
Hegel. Assim, a filosofia de Hegel preserva a espiritualidade cristã 
[...]. Além disso, tanto o cristianismo como a filosofia de Hegel 
falam sobre o mundo no sentido da falta, da carência: é a falta do 
individual ou a carência do particular que precisa realizar a própria 
estrutura espiritual. Isso ocorreu com a Revolução Francesa, com o 
reconhecimento do particular no geral, e aqui já temos novamente 
os motivos seculares de Hegel. Por isso a história termina com a 
Revolução Francesa, e o sentido do futuro será apenas repetir a 
história do passado.

Para Miroslav Milovic, a imagem da História na filosofia 
hegeliana seria o palco onde “acontece o processo de superação 
do particular e da afirmação do geral” (MILOVIC, 2004, p. 20), o 
que pode ser compreendido como um processo em que o particular 
seria dominado pelo geral (MILOVIC, 2004, p. 20), logo, restaria 
evidenciado na famosa tese de Hegel acerca da astúcia da Razão, haja 
vista que esta última se realiza na História (MILOVIC, 2004, p. 20). 
Dessa maneira, na compreensão de Milovic, “a história é, portanto, a 
cena da dominação; de outro modo, a dominação se realiza na história” 
(MILOVIC, 2004, p. 20), de tal modo, no raciocínio hegeliano o 
individual ou particular pode ser reconhecido no mundo, encontrando 
na concepção de sociedade civil a esfera em que haverá o reconhecimento 
do particular como geral (MILOVIC, 2015, p. 479).

Nas palavras de Miroslav Milovic (2015, p. 479):
A Modernidade, seguindo o raciocínio hegeliano, realiza a nossa 
liberdade. O indivíduo é reconhecido como tal, como geral, no 



134  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

âmbito social. Somos livres não só na interioridade, mas no mundo 
também. E ainda mais. Todos somos livres. Por isso a Modernidade 
representa o fim da história. A razão se realizou e só temos que 
entender e seguir ela. A nossa vida é a repetição do passado.

Já em Marx, a modernidade não representaria a realização da 
liberdade, mas do conflito entre capital e trabalho, o qual encontramos 
a imagem na concepção das classes em luta, um enfrentamento que, 
no entender de Milovic, seria intransponível para a modernidade, 
daí a importante ideia de revolução em Marx (MILOVIC, 2004; 
2015). Não obstante, é de fundamental importância notar que a ideia 
mesma de revolução aparece justamente no texto sobre a filosofia do 
direito de Hegel4. Ponto importante na compreensão de Milovic diz 
respeito a percepção de Marx acerca da leitura hegeliana da Revolução 
Francesa. O alvo da análise de Marx se coloca no sentido de lançar 
um questionamento radical a respeito da revolução na França, uma vez 
que “ela ainda não revolucionou a fonte de todas as alienações, não 
revolucionou a economia, mas somente pensou a emancipação política” 
(MILOVIC, 2004, p. 27).

Para Milovic, Marx tem um amplo projeto crítico que coloca no 
horizonte uma abordagem que pretende descobrir os pressupostos do 
mundo burguês e de sua economia política (MILOVIC, 2004, p. 24), 
os quais estariam sem tematização na economia e na filosofia modernas, 
“o que faz com que o mundo moderno permaneça baseado na ideologia” 
(MILOVIC, 2004, p. 24). Neste sentido, a pretensão marxiana se coloca 
na chave de uma desmistificação filosófica do capitalismo, contudo, 
para dar conta do tema da ideologia, Marx parte da crítica da religião, 
em diálogo com Feuerbach e sua crítica a filosofia hegeliana, uma 
vez que esta última se relaciona com processos de alienação humana 
(MILOVIC, 2004, p. 25). 

Segundo Milovic (2004, p. 25-26):
A religião relaciona-se com a alienação do ser humano. Marx vai 

4	 Para ilustrar os pontos destacados, vejamos as palavras de Marx: “O sonho utópico da 
Alemanha não é a revolução radical, a emancipação humana universal, mas a revolução 
parcial, meramente política, a revolução que deixa de pé os pilares do edifício. Em que se 
base uma revolução parcial, meramente política? No fato de que uma parte da sociedade 
civil se emancipa e alcança o domínio universal; que uma determinada classe, a partir da sua 
situação particular, realiza a emancipação da sociedade. Tal classe liberta a sociedade inteira, 
mas apenas sob o pressuposto de que toda a sociedade se encontra na situação de sua classe, 
portanto, por exemplo, de que ela possua ou possa facilmente adquirir dinheiro e cultura” 
(MARX, 2013, p. 160).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 135  

procurar essa alienação dentro do concreto, na situação econômica 
ou, como ele dirá, na alienação econômica. Entre a religião e a 
economia. Marx irá pensar também as perspectivas da alienação 
filosófica e política, e aqui a referência vai ser, mais uma vez, a 
filosofia hegeliana.

Assim, é possível a Marx um diagnóstico de fundo da 
Modernidade, isto é, uma abordagem dos pressupostos da sociedade 
civil burguesa e do sistema econômico do capitalismo em que aparece 
não a liberdade como pressuposto fundamental, mas, sim, “o conflito 
profundo entre o capital e o trabalho. É o conflito que a própria 
Modernidade não pode resolver. Por isso Marx fala sobre a revolução, 
sobre a mudança ontológica na produção social” (MILOVIC, 2015, p. 
479). 

No entender Miroslav Milovic, Schmitt está atento ao recado 
marxista sobre o conflito na modernidade, contudo, no diagnóstico 
de Schmitt há um processo de despolitização na modernidade, tendo 
em vista a pretensão econômico-liberal de neutralização do conflito 
(MILOVIC, 2015, p. 479). Desse modo, mesmo Marx ficaria preso ao 
horizonte liberal quando de sua busca em perseguir o inimigo burguês 
em seu território, ou seja, na economia (MILOVIC, 2015, p.479).

Dirá, então, Milovic (2015, p. 479):
Só Schmitt vê um específico esquecimento da política na 
Modernidade. Assim, onde Hegel vê o projeto da realização política 
da liberdade, Schmitt vê as condições da profunda despolitização 
moderna. É o início de uma outra leitura, agora política, sobre a 
Modernidade.

Para Miroslav Milovic, a pergunta mais importante para Schmitt 
seria a questão sobre a origem da política, o que restaria evidenciado 
pelo título do livro de 1932 Legalidade e Legitimidade. Este diagnóstico 
se apresenta bastante acertado, pois ao que parece Schmitt nutria 
interesse pela questão da origem, o que se torna mais evidente quando 
observamos temáticas muito presentes em sua reflexão, como, por 
exemplo, as questões do poder constituinte, do nomos e da soberania.

A questão da origem da política se torna interessante para 
Milovic pela via da crítica schmittiana do funcionalismo-legalista, algo 
que fortaleceria a despolitização (MILOVIC, 2015). Daí o porquê de 
Carl Schmitt se voltar criticamente contra a República e a Constituição 
de Weimar, significa dizer, contra o sistema parlamentar e o estado de 



136  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

direito burguês, bem como contra o positivismo jurídico, em especial 
apresentando objeções ao pensamento de Hans Kelsen (MILOVIC, 
2015).

A relação que se estabelece entre estado moderno e legalidade é 
algo tratado na esfera da essencialidade, logo, a legitimidade se transforma 
em legalidade, isto é, “a política se transformou praticamente numa 
técnica da manutenção do sistema” (MILOVIC, 2015, p. 479). Dessa 
maneira, a política seria reduzida a uma “arte técnica” e seu início se dá 
justamente no tempo e lugar em que se encontra Carl Schmitt, a saber, 
a Alemanha do início do século XX, fundamentalmente na República 
de Weimar, sendo esta última caracterizada como caótica, assim, 
destaca Milovic que “o Estado se transforma no sistema positivista da 
legalidade. A maioria parlamentar é só o jogo estratégico dos partidos” 
(MILOVIC, 2015, p. 480).

O tema da despolitização e da neutralização era algo importante 
na reflexão schmittiana, tendo sido especialmente trabalhado em 
conferência pronunciada em Barcelona em 1929. Na abordagem 
de Schmitt se colocam algumas outras temáticas, como a questão da 
técnica, o romantismo do século XIX e a teoria marxista (SCHMITT, 
s/d).

Segundo Schmitt (s/d, p. 18):
A economia nasceu, por assim dizer, da estética romântica. 
Enquanto a técnica, apresenta-se no século XIX estreitamente ligada 
a economia, sob a forma do industrialismo. Nada mais típico a este 
propósito que as teorias históricas e sociais da doutrina marxista; 
a economia aparece por todos os lados como base fundamental de 
toda construção idealista. Aqui é onde a técnica entra em cena pela 
primeira vez. Com efeito, esta doutrina distingue as grandes épocas 
da humanidade segundo o método técnico, porém o sistema não 
deixa de por isso ser econômico e o porvir cuidará de divulgar seus 
elementos técnicos. Em uma palavra, o marxismo, conforme em 
tudo com o espírito econômico, pertence inteiramente ao século 
XIX, século essencialmente econômico5.

Para Milovic, conforme já mencionado, Marx, ao seguir o 
inimigo burguês para o território do econômico, em alguma medida 
se equivoca – o que se aproxima do diagnóstico schmittiano −, 
contudo, consegue propor um novo paradigma filosófico ao considerar 

5	 As traduções são de minha autoria, salvo indicação em contrário.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 137  

criticamente as condições de possibilidade da relação do sujeito com a 
natureza, mediada pelas próprias condições das relações de produção 
capitalista que não pensa os seus próprios fundamentos e reifica as 
interações entre os seres humanos, o que permite afirmar o capitalismo 
como “a nova forma da metafísica da presença; a metafísica surge 
agora com a cara do social, e esta nova metafísica chama-se economia” 
(MILOVIC, 2004, p. 30).

Ainda, Milovic chama a atenção para o ponto em que 
neutralização e despolitização estão lado a lado no vocabulário 
schmittiano. Para Schmitt haveria não só uma neutralização técnica, 
mas, também, jurídica, na mesma época das revoluções modernas 
(MILOVIC, 2015). Portanto, “o Direito neutraliza a dinâmica social. 
Isso é o que temos de repensar, acredita Schmitt. Hobbes vai aparecer 
de novo, com a visão genial da política. A neutralização é a palavra que 
Schmitt coloca ao lado da palavra despolitização” (MILOVIC, 2015, 
p. 481). Dessa maneira, no diagnósitco de Milovic a percepção de Carl 
Schmitt se colocaria em um primeiro momento ligada ao problema da 
técnica e de sua capacidade de neutralização política.

Neste sentido, ao examinar o contexto da Alemanha na 
República de Weimar, dirá, então, Schmitt:

Na atual situação da Alemanha, por meio de uma falsa generalização, 
são confundidos entre si, muitas vezes, vários objetivos opostos sob 
palavras como neutralidade, despolitização e imparcialidade. [...] O 
instável Estado de coalizão partidário leva a um governo incapaz de 
governar, a um não-governo, e dessa falta de decisão, dos esforços 
por um governo real e autêntica decisão política, surgem as variadas 
migrações da substância política[...]. Como é inevitável em toda 
decisão política que algum interessado a sinta como desvantajosa, 
pode-se sempre contar com aplausos, quando se proclama uma “luta 
contra a política em geral” e se exige uma absoluta despolitização 
como absoluta imparcialidade (SCHMITT, 2007, p. 158).

Não obstante, dentro deste itinerário temático, outro ponto 
fundamental a ser notado no interesse de Schmitt é o problema da 
revolução e a possibilidade de seu enfrentamento, algo que parece 
estar presente na leitura de Milovic quando destaca a recuperação do 
pensamento de Thomas Hobbes, feita pelo jusfilósofo alemão.

O diagnóstico de Milovic parece bastante correto, todavia, 
destaca-se que é possível verificar uma preocupação mais radical em 
Carl Schmitt, justamente com a questão da revolução e sua relação com 



138  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

a forma jurídica. No entanto, Schmitt está preocupado com a garantia 
da ordem no sentido do reconhecimento de um direito do Estado a 
autopreservação, o que pode ser feito pela da decisão soberana acerca do 
estado de exceção (SCHMITT, 1968; 1996a).

Portanto, o Estado liberal de Direito, além de ter por objetivo 
a neutralização das forças políticas pela via parlamentar, em última 
análise o faz uma vez que não pode dar conta da revolução, o que pode 
representar os sinais da via conservadora-autoritária de Schmitt e seu 
especial interesse pela filosofia de Estado da contrarrevolução, presente 
nas reflexões de De Bonald, De Maistre e Donoso Cortés, recuperadas 
pelo jusfilósofo alemão em sua Teologia Política, trabalho publicado em 
1922.

Na compreensão de Milovic, Schmitt crítica as mediações da 
modernidade como, por exemplo, o Parlamento, mas, também, o 
individualismo. Na sua impressão, ele se abre as leituras católicas em 
combate aos protestantes e ao niilismo moderno, o que atualizariam 
as perguntas teológicas, agora secularizadas. Portanto, para Milovic, 
mostra-se interessante pensar o papel da teologia política em Schmitt, 
sendo que esta última se apresenta como algo que é destacado por 
Jacob Taubes como sendo uma postura radical do jusfilósofo alemão, 
na medida em que ele pisa o solo ardente do enfretamento último, não 
mais frequentado pelos teólogos (TAUBES, 2007).

Por aqui haveria, para Milovic, um papel de repensar a política em 
articulação com o povo, a “subjetividade política que o sistema esqueceu” 
(MILOVIC, 2015, p. 482). Ainda, o que chama a atenção de Milovic 
é o diagnóstico schmittiano de que o liberalismo não é a democracia, 
desse modo, em sendo o povo a subjetividade da constituição “ele é a 
possibilidade da democracia direta e assim a possibilidade da própria 
democracia (MILOVIC, 2015, p. 482).

Não obstante, se a crítica da relação entre liberalismo e democracia 
é algo que se apresenta importante em Schmitt, a relação feita pelo 
jusfilósofo alemão entre Estado, ordem e homogeneidade também é 
algo que chama a atenção de Miroslav Milovic, em especial sua crítica 
ao pluralismo que seria para Schmitt “sinônimo de individualismo” 
(MILOVIC, 2015, p. 482) e, no que tange a reflexão sobre a ordem, 
destaca Milovic que “a ordem realizada pelo poder soberano exclui, cria 
os inimigos” (MILOVIC, 2015, p. 482). Dessa forma, o Outro que 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 139  

não se apresenta dentro da identidade política, isto é, “para aqueles que 
querem se abrir para as questões da diferença” (MILOVIC, 2015, p. 482) 
é o inimigo, logo, o espaço público não é o do pluralismo, mas, sim, o 
do conflito (MILOVIC, 2015), o que permite a Carl Schmitt fazer uma 
relação entre ditadura e democracia (MILOVIC, 2015, p. 482-483; 
SCHMITT, 1968; 1996a; 1996b; 1992). Assim, para Milovic, neste 
ponto teríamos de nos atentar para falar contra Carl Schmitt. Talvez 
pensar novas subjetividades, para além de categorias como esquerda e 
direita, para além da soberania (MILOVIC, 2015).

Ao colocar a questão da origem da política em Schmitt, torna-
se possível a Milovic meditar sobre o fundo da política. Para o filósofo 
sérvio-brasileiro, lendo Schmitt, no fundo da política está uma certa 
ausência de fundamento (normativo – consenso). Neste sentido, diz 
Milovic:

Assim, chegamos até o fundo da política. O fundo ligado aos 
conflitos, vontade, ao concreto e contingente. Ou melhor dizer, 
chegamos até a ausência dos fundamentos. No fundo da política, 
pensada como a condição da legitimidade do social e da ordem 
jurídica está a ausência dos fundamentos. A origem da política é 
talvez a política da origem e do acontecimento possível (MILOVIC, 
2015, 483).

Dessa maneira, para Milovic é importante notar em Schmitt o 
destaque para a presença dos conflitos, das vontades, da concretude e 
da contingência, o que objetaria perspectivas teóricas e filosóficas de 
pretensão universal e ligadas ao ideário político do liberalismo que 
pretende neutralizar o político, significa dizer despolitizar. Na correta 
compreensão de Milovic, no pensamento schmittiano há um destaque 
para a presença do poder constituinte no fundo da política, algo que 
se apresenta como um sinal da potência divina. Logo, a questão para 
Milovic é pensar com e contra Schmitt, mas, também, seria talvez 
interessante revitalizar a política para além da despolitização.

Habermas e a despolitização

Em um segundo movimento do texto de Miroslav Milovic, 
sua abordagem estabelece um diálogo com Jürgen Habermas, Hannah 
Arendt e Chantal Mouffe. Considerando os limites do presente trabalho, 
apresenta-se algo interessante concentrar o foco no exame que Milovic 



140  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

faz da leitura de Carl Schmitt feita por Habermas. A pergunta inicial 
Milovic é a seguinte: o que seria a despolitização para Habermas?

De saída, Miroslav Milovic cita uma passagem do texto 
Comentários a ética do discurso, que se refere a transição da moral para 
o direito, movimento que seria motivado, de acordo com Habermas, 
pelo problema da razoabilidade das obrigações morais, significa dizer 
que, “com a implementação de objetivos e de programas colocam se 
finalmente as questões da transferência e do exercício neutro do poder 
político” (HABERMAS, 1999, p. 116). 

Para Miroslav Milovic, na leitura de Habermas, o direito 
moderno teve uma oportunidade histórica de articular em novas bases 
a integração social, contudo, “só neste caminho não se entendeu direito 
e seguiu os processos da institucionalização dos poderes e, de uma certa 
maneira, o empobrecimento da reflexão” (MILOVIC, 2015, p. 484). 
A partir de tais coordenadas, é possível a Milovic afirmar que “o direito 
moderno não entendeu a própria razão” (MILOVIC, 2015, p. 484). 

Dessa maneira, com um retorno ao pensamento de Hegel, o 
filósofo sérvio-brasileiro destaca que há de se observar o argumento 
hegeliano acerca do fundo espiritual do direito e, a partir disso, coloca 
uma questão de fundamental importância: “alguém hoje vê, por 
exemplo, nos departamentos do direito algo espiritual?” (MILOVIC, 
2014, p. 484).

Habermas, de acordo com Milovic, elabora sua reflexão sobre 
a razão de forma diferente de Hegel, uma vez que a teoria discursiva 
do direito e a ética da comunicação e da intersubjetividade, seriam 
uma releitura habermasiana de Kant (MILOVIC, 2015). Ainda, 
a fim de evidenciar a diferença de Habermas em relação a outros 
pensadores ligados ao Instituto de Pesquisa Social de Frankfurt, Milovic 
mostra a diferença presente em Marx, pois se o projeto filosófico da 
modernidade pode ser defendido e finalizado pela via do discurso 
intersubjetivo, evidencia-se que a “razão chega a si mesma só dentro 
dos processos comunicativos. A comunicação é o último fundamento” 
(MILOVIC, 2015, p. 484). Contudo, a crítica só poderá aparecer com 
apoio no agir comunicativo, logo, a comunicação se estabelece entre 
sujeitos que reconhecem entre si iguais direitos e oportunidades de fala 
(HABERMAS, 1990; 2004), portanto, destaca Milovic que o esforço 
de Habermas caminha no sentido de mostrar que “a comunicação é 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 141  

intersubjetiva” (MILOVIC, 2015, p. 484).
Ora, ao recuperar Marx, Miroslav Milovic pretende objetar o 

argumento de Habermas. Milovic reconhece que Habermas chega ao 
conceito interessante de intersubjetividade, contudo, ao aproximar o 
pensamento marxiano se torna possível verificar “a impossibilidade 
profunda, estrutural da modernidade de chegar até a intersubjetividade” 
(MILOVIC, 2015, p. 484). Assim, a intersubjetividade pretendida 
por Habermas é algo nunca aparece na modernidade e “nem pode 
aparecer dentro da modernidade” (MILOVIC, 2015, p. 484, uma 
vez que, para Milovic, a modernidade é justamente a afirmação da 
subjetividade (MILOVIC, 2015, p. 484), destacando que modernidade 
e intersubjetividade são assuntos que “Marx e Carl Schmitt enfrentam 
com uma outra sensibilidade” (MILOVIC, 2015, p. 484).

É curioso que Miroslav Milovic não mobiliza neste trabalho 
o texto de Habermas sobre Carl Schmitt, a saber o texto Liquidando 
danos. Os horrores da autonomia. Apresenta-se, então, algo interessante 
explorar um pouco este trabalho de Habermas em diálogo com a leitura 
de Schmitt feita por Milovic. 

Para Habermas o perfil intelectual de Carl Schmitt se distingue no 
contexto alemão, em especial na época weimariana, dado sua assumida 
posição católica. A partir da correta leitura de Milovic acerca da reflexão 
de Habermas no que tange a modernidade e a despolitização, mostra-
se possível notar seu interesse em estabelecer as bases normativas de 
uma democracia deliberativa (parlamentar), ou seja, uma esfera pública 
livre de coerção em uma situação de fala que tematiza politicamente as 
questões do mundo da vida e busca o consenso (HABERMAS, 2003a).

Neste horizonte de perspectiva, ao examinar o livro de Schmitt 
O Conceito do Político, torna-se possível a Habermas afirmar que Carl 
Schmitt não se interessa por um conceito analítico do político, uma 
vez que, apesar de conhecer a obra de Max Weber, Schmitt não é um 
cientista social (HABERMAS, 2009, p. viii).

É curioso que a sequência do argumento de Habermas está 
muito próxima da abordagem de Milovic, na medida em que afirma 
que o interesse schmittiano recai na essência do político. Desse 
modo, Habermas define a leitura política de Carl Schmitt como um 
conceito expressionista ou existencial do político, portanto, um povo 
politicamente existente combate contra seus inimigos internos e 



142  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

externos (SCHMITT, 1992; HABERMAS, 2009, viii).
Nas palavras de Habermas (2009, viii):

A imaginação de Carl Schmitt é despertada pelo livro de Ernst 
Jünger, “In Stahlgewittern”, sobre a primeira guerra mundial. O 
povo unido em uma luta de vida ou morte afirma sua particularidade 
tanto contra inimigos externos quanto contra os traidores dentro 
de suas próprias fileiras. O “caso de emergência” define-se pelo 
fenômeno da demarcação da própria identidade em combate 
contra a diversidade de um inimigo que ameaça sua existência, pela 
situação de resistência popular e guerra civil. Em todo caso, é a 
“real possibilidade de morte física” que define o caso de emergência 
política. 

A partir de tais coordenadas, afirma Habermas o estilo 
expressionista de época presente em Carl Schmitt, o que implica em 
“um dramático conceito do político” (HABERMAS, 2009, viii) que 
transforma tudo que se refere ao conceito do político em algo banal. 
Assim, Habermas não hesita em caracterizar Schmitt como um teólogo 
político (HABERMAS, 2009, p. viii-ix).

Ponto bastante interessante no diagnóstico de Habermas 
aceca de Schmitt −  que também se aproxima da leitura de Miroslav 
Milovic −, diz respeito a afirmação do Estado em Schmitt como poder 
soberano que visa reprimir a resistência revolucionária, ou nas palavras 
de Habermas “o Estado é a guerra civil continuamente impedida” 
(HABERMAS, 2009, p. x). 

A repressão a revolta é a sua dinâmica, isto é, “na sujeição 
continuada de um caos, instalado na natureza má dos indivíduos” 
(HABERMAS, 2009, p.x). Portanto, torna-se possível a Schmitt 
afirmar que soberano é aquele que detém o monopólio da decisão sobre 
o estado de exceção (HABERMAS, 2009, p.x).

Por fim, Habermas critica a leitura feita por Carl Schmitt sobre 
Hobbes, pois jusfilósofo alemão desconsidera o papel do direito positivo 
como mediação que exige um legislador político. O texto de Schmitt 
sobre Hobbes é caracterizado por Habermas como uma genealogia 
anti-semita dos inimigos, como, por exemplo, sua referência a Spinoza 
como o arquétipo do intelectual judeu (HABERMAS, 2009).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 143  

Considerações finais

Diante do que restou dito até aqui, parece possível notar algo 
de uma aproximação das leituras de Miroslav Milovic e de Habermas 
sobre Schmitt, no que diz respeito a atualidade de alguns pontos do 
pensamento schmittiano.

Para Milovic, Schmitt nos ajudaria a repensar a dimensão 
conflitiva da política e da democracia, recuperar os antagonismos para 
pensá-los em chave diferente de Carl Schmitt. 

Na leitura de Habermas, o atual em Schmitt estaria em suas 
objeções a questão da crença na discussão no estado parlamentar de 
direito, o que atingiria problematicamente o cerne do racionalismo 
ocidental. 

Em que pese as possibilidades de aproximação de diagnósticos 
acerca do pensamento schmittiano, a fim de ilustrar o argumento de 
Miroslav Milovic como resposta à pergunta sobre como Habermas 
compreende a despolitização, destaca-se uma passagem do texto de 
Milovic que expressa seu desacordo com Habermas, a saber, “Habermas 
perdeu, poderíamos dizer, a possibilidade de pensar a política. Em lugar 
da política aparecem só os procedimentos da racionalidade. O caminho 
do consenso que esconde os conflitos e cria uma ilusão perigosa” 
(MILOVIC, 2015, p. 489).

Assim, para Milovic a leitura de Schmitt parece importante na 
medida em que permite repensar a política colocando em confronto a 
relação entre liberalismo e democracia. Portanto, torna-se possível uma 
releitura crítica de categorias seminais da filosofia política e jurídica 
e um enfrentamento com o pensamento de Habermas a respeito da 
despolitização no projeto da modernidade.

Referências

DAYANNE, Rose. Sobre Miroslav Milovic. In: Dossiê Miroslav 
Milovic: o Direito como potência. Revista Ágoras, Fortaleza, pp. 10-
11. 2022.

MILOVIC, Miroslav. Comunidade da diferença. Rio de Janeiro: 
Relume Dumara. 2004.



144  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

MILOVIC, Miroslav. Política do messianismo: reflexões sobre 
Agamben e Derrida. In: Cadernos de ética e filosofia política, nº 14, 
p. 103-121. 2009.

MILOVIC, Miroslav. Despolitização: para uma outra diagnose 
política da modernidade. In: BUENO, Roberto. Carl Schmitt, hoje. 
São Paulo: Max Limonad. 2015.

MILOVIC, Miroslav. Spinoza e modernidade. In: Revista Conatus – 
Filosofia de Spinoza. Volume 10, nº 20, pp. 101-105. 2018.

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. Trad. 
Ana Maria Bernardo e outros. Lisboa: Publicações Dom Quixote. 
1990.

HABERMAS, Jürgen. Direito e democracia: entre facticidade e 
validade. Vol. I. 2.ed. Trad. Flávio Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro. 2003a.

HABERMAS, Jürgen. Direito e democracia: entre facticidade e 
validade. Vol. II. 2.ed. Trad. Flávio Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro. 2003b.

HABERMAS, Jürgen. Liquidando os danos. Os horrores da 
autonomia. In: SCHMITT, Carl. O conceito do político/teoria do 
partisan. Trad. Geraldo de Carvalho. Belo Horizonte: Del Rey. 2009.

KUKIC, Branko. Um homem de longe. In: Dossiê Miroslav Milovic: 
o Direito como potência. Revista Ágoras, Fortaleza, pp. 206-209. 
2022.

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. Trad. Rubens 
Enderle. São Paulo: Boitempo. 2013a.

SCHMITT, Carl. La dictadura: desde los comienzos del pensamiento 
moderno de la soberanía hasta la lucha de clases proletaria. Trad. José 
Díaz Garcia. Madrid: Revista de Ocidente. 1968.

SCHMITT, Carl. Teoría de la Constitución. Trad. Francisco Ayala. 
Madrid: Alanza Editorial. 1982.

SCHMITT, Carl. El Leviathan en la teoría del Estado de Tomás 
Hobbes. Buenos Aires: Struhart & Cía. 1990.

SCHMITT, Carl. O conceito do político. Trad. Alvaro L.M. Valls. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 145  

São Paulo: Vozes. 1992.

SCHMITT, Carl. Teologia Política. Trad. Inês Lohbauer. In: A crise 
da democracia parlamentar. São Paulo: Scritta. 1996a.

SCHMITT, Carl. A situação intelectual do sistema parlamentar atual. 
Trad. Inês Lohbauer. In: A crise da democracia parlamentar. São 
Paulo: Scritta. 1996b.

SCHMITT, Carl. O guardião da constituição. Trad. Geraldo de 
Carvalho. Belo Horizonte: Del Rey. 2007.

SCHMITT, Carl. La época de la neutralidad. Buenos Aires: 
Editorial Struhart & cia. s/d.

TAUBES, Jacob. La teologia política de Pablo. Trad. Miguel Garcia-
Baró. Madrid: Editorial Trota. 2007.





10

A TRANSFORMAÇÃO DA POLÍTICA 
DOMÉSTICA COM A ASCENSÃO DA 

EXTREMA-DIREITA NO PAÍS: RUPTURA OU 
CONTINUIDADE DA MODERNIDADE? UMA 
INTERPRETAÇÃO A PARTIR DE MIROSLAV 

MILOVIC

Cesar Rodrigues van der Laan1 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Introdução

A ascensão da extrema-direita como força política relevante no 
país trouxe à agenda pública o questionamento de valores 

fundamentais como a democracia e a própria Constituição de 1988, 
que são pilares básicos estruturantes da organização política e social 
doméstica. Em alguma medida, hoje a democracia já não consiste 
em valor essencial para grande parte da população, que até defende 
golpe de estado e nova ditadura militar. Desde 2018, há uma bandeira 
política pelo estabelecimento de uma nova ordem institucional, que 
ocorreria a partir de uma ruptura constitucional, provavelmente 
impondo uma nova constituição escrita por juristas alinhados com a 
ideologia autoritária, não promulgada por uma assembleia constituinte, 
em substituição à Constituição Cidadã. 

Trata-se de fenômeno também presente em diversas outras 
jurisdições democráticas no Ocidente. Isso inclui economias centrais 
como os Estados Unidos e países europeus como França e Itália; países 
da América Latina, incluindo não apenas o Brasil, mas também o Chile; 
e países do leste europeu, como Polônia e Hungria, que caminham, 

1	 Doutor em Economia (UFRGS) e Especialista em Direito Legislativo (ILB). É graduando 
em Direito na Universidade de Brasília (UnB). E-mail: cesarvdl@yahoo.com



148  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

mais fortemente, para regimes políticos menos democráticos, como já 
ocorre na Rússia. Com efeito, o constitucionalismo que se construiu, 
a partir de meados do Séc. XX nos países ocidentais, no pós-segunda 
guerra, com base no conceito de estado democrático de direito, é alvo 
de amplo questionamento.

O presente ensaio se insere nesse contexto, buscando refletir, a 
partir do pensamento do Prof. Milovic, sobre tal fenômeno político em 
seus fundamentos. Com base na obra “Política e Metafísica”, questiona-
se se há uma terceira transformação da política e da sociedade, em que 
a democracia e o agir comunicativo habermasiano perdem espaço; ou 
se se trata de reorganização das forças políticas, mas sob os mesmos 
fundamentos subjacentes da Modernidade identificados por Milovic, 
ainda que em direção a regimes mais autoritários e excludentes. Para 
tanto, utiliza-se de suas considerações acerca de justiça, democracia, 
ética e direito, avaliando os caminhos possíveis do constitucionalismo 
doméstico nessa Modernidade, diante dessa força política que se amplia 
no Congresso Nacional em 2022.

Além desta breve introdução, o trabalho apresenta mais três 
seções. A seção 2, teórica, resume o pensamento do Prof. Milovic, 
resgatando sua visão sobre política na Antiguidade e na Modernidade. 
A seção 3, empírica, elenca as características do constitucionalismo 
doméstico, situando-o em relação aos momentos constitucionais 
recentes restritivos diante de projetos políticos autoritários, que 
impedem a proteção e promoção de direitos, para analisar os riscos 
trazidos pela agenda da extrema-direita. A seção 4, analítica, reflete em 
cima das seções anteriores, para avaliar o momento político doméstico 
a partir do pensamento de Milovic, seguida das considerações finais.

Política e metafísica em Miroslav Milovic

Milovic (2017) analisa os fundamentos da política sob uma 
abordagem diacrônica, contrapondo os períodos da Antiguidade clássica 
com a Modernidade, sobretudo em relação ao lugar da metafisica, ou 
da filosofia, em um e outro período. Ele estuda a passagem do mundo 
grego antigo para o moderno, no que refere à mudança da base da vida 
política, que se encontrava na filosofia e, na Modernidade, se apoia na 
ciência. Sua leitura permite uma interpretação da política e do direito, 
a partir do conceito de justiça, metafísica e criação de consenso em 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 149  

democracia, o que remete a Habermas e sua esfera comunicativa.
Na primeira parte do livro, intitulada “Metafísica e política”, 

o autor defende a ideia de uma fundamentação metafísica dos gregos 
gerando implicações normativas, no âmbito da política e das leis. No 
contexto grego, há uma relação íntima entre metafísica e política, 
havendo “pressupostos metafísicos” para direcionar a política. Isso faz 
bastante sentido, sob a concepção de que a filosofia e a espiritualidade 
constituíam um valor marcante na vida grega, na qual a ordem do 
mundo somente poderia ser descoberta pela metafísica. Aqui, a razão 
não está dissociada da filosofia, mas surge a partir desta. Prevalece, 
também, a concepção de justiça como valor fundante social, com origem 
metafísica, a conduzir a vida social ou, em outras palavras, a própria 
política, no sentido de influir nas decisões da vida em comunidade.

O contrário vai ocorrer na Modernidade: será das leis que 
surge a justiça, assim como todos os demais valores sociais. É esse o 
aspecto fundamental a distinguir ambos os momentos históricos. Na 
Modernidade, o próprio conceito de justiça vai depender de consensos 
criados pela própria política e pelo direito, não vindo mais de fora, 
da metafísica, como nos antigos. O autor começa falando de Platão 
e Aristóteles, de que há fundamentos do mundo que a ciência não 
conhece, o que vai se perder com a Modernidade. O mundo tem uma 
estrutura metafísica e a filosofia visa identificar a verdade do mundo, 
que é o sair da caverna, ou das aparências do mundo, processo no qual 
a razão cumpre um papel relevante. 

Sendo assim, há uma ligação íntima entre filosofia e razão, 
em que se destacam a ontologia e a primazia da vida contemplativa 
para os gregos. Isso muda a partir de Kant e da primazia do prático, 
do empírico. As perguntas filosóficas são abandonadas e se entrega à 
ciência, que era vista, por Aristóteles, como incapaz de atingir questões 
mais essenciais, fora do mundo das aparências, da empiria.

Em Platão, há uma hierarquia entre o mundo dos fundamentos 
e o das aparências, que se articula com a hierarquia social antiga. Platão 
ressalta a origem divina do homem, a metafísica e não as práticas 
particulares da cultura, contrapondo-se aos sofistas que defendiam as leis 
derivadas de convenção e não da natureza. Para ele, as leis não poderiam 
ser pensadas “a partir das conveniências”, pois provêm da natureza. Sua 
defesa de que Deus é a medida de todas as coisas e não o homem espelha 



150  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

a estrutura metafísica do mundo platônico, ou idealismo platônico, o 
mundo das ideias separado do sensível.

A pergunta platônica sobre a justiça explicita o vínculo entre 
a metafísica e o mundo prático, entre a metafísica e a política. A 
diferenciação de funções de cada um na cidade se relaciona com sua 
concepção de justiça de cada um no seu lugar, a partir da metafísica, 
determinando a estrutura ideal do estado, que deve corresponder à 
estrutura de virtudes da alma. O estado é justo se segue a natureza do 
homem, que se relaciona com a própria natureza do mundo. Governam 
os ligados à sabedoria, são militares aqueles com mais coragem e 
agricultores os que desenvolveram melhor a temperança. Essa é a 
inspiração metafísica do prático, da política e do direito. Isso se altera 
na Modernidade, dominada pela afirmação do homem, que chegou 
a desastres nucleares e continua trilhando o caminho de catástrofes 
ecológicas, em total dissintonia com a natureza. 

No mundo moderno, Hegel vai trazer um idealismo ligado à 
ideia de subjetividade, numa época de desencantamento do mundo da 
Revolução Francesa, de uma ligação com o avanço da ciência, que é 
o próprio afastamento da metafísica, e que passa a determinar a vida 
social e o avanço da ciência. Não há mais a ideia de cada um em seu 
lugar. Cada um ocupa o lugar que quiser. Nesse contexto, Milovic vai 
enfatizar a obra de Aristóteles, ressaltando que, mesmo se dedicando 
a pesquisas empíricas, que é a base das ciências modernas, o pensador 
manteve a adoção de uma imagem metafísica do mundo. E isso ele 
faz para ressaltar a complementação entre ciência e metafísica, que não 
devem ser vistas como excludentes, visando a resgatar, na modernidade, 
os fundamentos da filosofia como meio de ancoragem da vida em 
sociedade. 

No âmbito dessa tradição do mundo grego, em que há a 
primazia do essencial servindo de nomos ou lei da comunidade humana, 
Aristóteles trabalha com o conceito de bem comum na política. Para 
o pensador, o bem em política é a justiça, ou seja, o interesse comum, 
e esse conceito de bem comum se liga à metafísica. Há a ideia de que 
realizando o bem comum na política o homem se aproxima, talvez, 
de sua origem metafísica. Nesse mundo grego, a filosofia anuncia a 
primazia do idêntico, do eterno e não do particular. A primazia é do 
essencial, que se liga ao mundo das ideias de Platão.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 151  

Na Antiguidade, a metafísica é vista como a ordem do logos. 
Em Aristóteles, existe uma razão ordenadora do universo e tudo tem 
uma função, e o homem racional busca conhecer essa razão, que lhe 
seria exterior. A racionalidade do mundo grego consiste na capacidade 
da alma em ler a ideia de ser que precede o homem grego, o inteligível, 
no mundo das ideias. É uma capacidade do homem grego. Essa 
racionalidade não constitui o homem como ser subjetivo, senhor de 
suas próprias ideias, mas como um ente dotado de uma virtude comum 
a todos os homens. Nesse sentido, no mundo grego, a metafisica está 
determinando o homem, que é um ser social em Aristóteles, o animal 
político, em que a política é o locus do social, da vida em comum. 
O social, aqui, não é lugar da economia, que ainda está no âmbito 
privado, doméstico, do oikos. 

Em contrapartida, a Modernidade é vista como o mundo dos 
sujeitos a partir do Séc. XVIII. A subjetividade é um pressuposto desse 
mundo moderno, a la Kant, chegando até aos sujeitos políticos de 
Hegel. A Modernidade surge com o Iluminismo, a primazia da razão, 
com a subjetividade e a individualidade de Kant. Posteriormente, Hegel 
afirma o direito da particularidade do sujeito, ou liberdade subjetiva, 
formando o cerne da diferença entre a Antiguidade e a Modernidade. 
Nesse sentido, para Milovic, a Modernidade se centra nessa questão da 
constituição da subjetividade, que passa a estabelecer uma outra relação 
entre metafísica e política. Aqui, é a política que cria os pressupostos da 
metafísica, e esse é o segundo ponto de reflexão de Milovic. 

Porém, seria um lugar de despolitização, de profundo conflito e 
de crise, a la Marx, e não de afirmação do homem, gerando a perda de 
expectativa de que a política tenha algo mais, algo de divino. Tal tradição 
se constrói já no Séc. XVI, quando Maquiavel fala sobre a autonomia 
da política no Séc. XVI. É uma política dissociada de valores éticos por 
trás. Assim, na Modernidade, já a partir de Kant, a ratio se desvia de um 
lugar ordenador metafísico, que era o lugar da vida contemplativa sobre 
a ordem divina do mundo, com um olhar para fora do homem. Passa-se 
a buscar a verdade afastada da concepção metafísica: o conhecer torna-
se um ato reflexivo, que inclui a própria subjetividade. É um voltar-se 
para dentro. Essa inclusão da subjetividade na Modernidade significa 
colocar o homem como objeto de interesse central, “arrancando-lhe 
de suas raízes divinas” (MILOVIC, 2017, p.25). A própria Revolução 
Francesa pode ser vista como uma afirmação desse homem, que é 



152  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

individualizado e não mais um coletivo. 
Assim, o conhecer moderno investiga o homem nesse 

mundo humano, que está em mudança, que é o mundo transitório 
na visão grega, que não deveria ser objeto de centralidade da razão. 
Nessas transições do mundo, surgem e ressurgem projetos políticos 
que são partidários, por definição, sectários, e que são ora mais ora 
menos dissociados de valores holísticos e inclusivos, como reflexo da 
mutabilidade do mundo humano. É algo que Aristóteles considera um 
defeito, mas que a era moderna vê como liberdade. No mundo antigo, 
a política é algo convergente, uma busca da verdade, de um propósito 
coletivo, e não um palco de disputas de grupos políticos antagônicos, 
em que a alteridade possui pouco espaço. 

Essa passagem para a Modernidade envolve mudanças em termos 
de economia, ética e política. Economia era um assunto privado, como 
a administração da casa, o termo vem de oikos, que significa casa em 
grego. A economia se dava no âmbito privado, associada à escravidão, 
sem determinar o espaço público como passa a ocorrer na Modernidade, 
em que um dos seus aspectos marcantes é o espaço publico ser 
econômico. O espaço público era o espaço da vida social, das decisões 
coletivas, da política na ágora. Era o local da ética política, sendo a 
política em Aristóteles a realização das virtudes individuais no nível da 
comunidade, da polis. Na Antiguidade, a política pressupõe a ética, à 
qual cabe “tornar conscientes os fins que a natureza pressupõe apenas 
como possibilidades” (MILOVIC, 2017, p.27). Somente a vida na polis 
permitiria a realização da natureza humana, que era determinada pela 
política. Há, então, uma ligação profunda entre metafísica e política, 
que se perde totalmente na Modernidade. 

Na Modernidade, é a economia que passa a ditar os valores 
sociais, a ideia do que se compreende por justiça. Há uma ideia de justo 
que se associa à garantia legal de um mínimo existencial às pessoas, 
traduzindo um valor social predominante no estado de direito moderno. 
Por certo, há também a concepção de um “homem competitivo” como 
um valor dessa Modernidade, mas que, todavia, não se pode afirmar seja 
algo transcendente, da natureza humana. Nessa Modernidade, a justiça 
e os valores sociais são imanentes e não transcendentes, decorrendo 
das interações humanas. Isso significa que a política cria seus próprios 
valores, definindo valores de uma sociedade. Não é algo relacionado 
a um direito natural ou divino, que não está informando a política, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 153  

subjacente a esta. O moderno é não pensar de forma transcendente, 
mas pensar a partir do próprio homem. É o próprio antropocentrismo. 

Com Hegel, o homem constitui sua identidade e não é, como 
em Aristóteles, predeterminado pela natureza, com cada um em sua 
função, em que “as virtudes não são geradas em nós” (MILOVIC, 
2017, p.31). A sabedoria não é mais o guia para a conduta moral e 
prática, mas o conhecimento que se encontra no domínio da prática, da 
empiria, no campo da contingência. E isso é questionado por Milovic, 
pois, sem o conhecimento certo, a reflexão prática ficaria sem um ponto 
de orientação. Não há ponto de orientação ou sustentação por trás 
da ação humana que esteja no mundo da permanência. No mundo 
moderno, a fundamentação da esfera prática apreende suas respostas 
por meio da reflexão, e não pela ontologia.

Essa mudança tão radical da perspectiva aristotélica passa pelo 
desenvolvimento do cristianismo ao longo dos séculos, que supera a 
tradição grega, mas que, posteriormente, também será confrontado e 
abre a possibilidade para pensar o mundo diferente, que é a própria 
Modernidade. Já não existe uma fonte, uma inspiração religiosa ou 
metafísica para articular as questões do poder social e da política. A 
ruptura com a tradição significa que a política fica sem a metafísica, que 
é um processo que ocorre na Idade Média, com a perda do poder divino 
dos reis. A fonte da política não está mais em uma pessoa, mas no 
conjunto dos cidadãos: “o povo é a causa eficiente, o que faz a política 
e a paz social” (MILOVIC, 2017, p.38). 

Nesse caso, o imperador apenas representa o povo, inexistindo 
nenhuma outra autoridade superior. É essa fonte humana da política 
que vai determinar a Modernidade, que pode ser vista até como uma 
forma específica de afirmação do homem. Aqui, mesmo novos projetos 
políticos de poder, associados à religião, são dissociados da metafísica, 
sendo desprovidos de uma ligação com a natureza humana.

Na segunda parte de sua obra, intitulada “Política e Metafísica”, 
Milovic aprofunda sua investigação de como a política moderna cria 
a metafísica. Ele registra as ideias de jusnaturalismo e idealismo como 
subtítulo, para acentuar a mudança de visão de mundo, em que a política 
deixa de ter fundamento metafísico, para criar seu próprio fundamento 
a partir da racionalidade moderna. A vida contemplativa e a metafísica 
são substituídas pelo pensamento cartesiano e pela subjetividade, pelo 



154  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

desencantamento do mundo moderno, pelas ciências, pela física, sem a 
metafísica. O jusnaturalismo vai ter uma concepção contratualista, por 
exemplo. Aqui, Milovic questiona como a metafísica vai voltar e o que 
seria uma nova filosofia moderna, de forma a discutir a Modernidade.

A Modernidade começaria com a saída da economia da esfera 
privada. Ela apoia as cruzadas, surgem novas cidades, e o protestantismo 
inaugura uma nova ética de acumulação, em que a economia deixa de 
ser apenas dos escravos, da família e do privado e passa a prevalecer 
no espaço social. A estrutura pública também se adequa a essa nova 
realidade. A ética não é mais um pressuposto para a política, como 
Maquiavel já apontara. Ela não aproxima mais as pessoas e acaba indo 
para o privado. Não há orientação ética à política, que se entrega à 
economia, assim como o direito. O rei deve ser um bom gestor, acima de 
tudo. Essas temáticas ficavam marginalizadas pela filosofia antiga, pois 
se tratava da esfera do privado, sem importância para o homem e para a 
realização do bem comum. Isso muda completamente: o mundo passa 
a ser o mundo dos indivíduos no capitalismo, e não mais o resultado de 
um coletivo, com base em relações morais ou deveres comuns. 

O jusnaturalismo contratualista aparece inspirado na 
individualidade, sem concepção metafísica. Adota-se um conceito de 
liberdade e de mundo moderno como a promessa da realização do ser 
humano, afastada da metafísica da natureza. O que importa é a liberdade 
e igualdade, que não existia no mundo grego. Na Modernidade, 
a igualdade e a liberdade são colocadas no começo, mas Milovic 
questiona se isso significa necessariamente progresso. Por um lado, a 
igualdade desaparece com a propriedade, enquanto a liberdade acentua 
as desigualdades sociais, com a sociedade constituída sob o paradigma 
da maximização da produção e do lucro, que é algo incessante, e que 
não se traduz em valores associados à natureza humana. 

Nesse cenário, a pergunta da Modernidade é como realizar essa 
natureza do homem, que é algo centrado no próprio homem, sem a 
associação com a metafísica. Essa liberdade inicial se transforma no 
conceito de segurança em Hobbes, o fundador do contrato social 
moderno. Em Locke, a liberdade se associa à propriedade, que é o que 
importa e, no estado civil, a liberdade é menor do que a do estado de 
natureza, pois é ligada às leis. A igualdade também desaparece com a 
sociedade civil e a propriedade. A comunicação entre as pessoas ocorre 
com base em um comércio factício e falso, com cada um voltado a 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 155  

seu amor-próprio e uma aparência mentirosa. O social é o lugar do 
indivíduo e não mais do coletivo, em que a exploração capitalista se 
torna lugar comum. 

Por fim, Milovic ressalta que a liberdade tem um papel 
constitutivo do social, que se forma a partir do Estado. Não há direitos 
naturais em Hegel, e a questão do direito é um contexto social, uma 
relação com os outros, sem origem metafísica. Na sociedade moderna, 
o estado de direito se funda numa autodeterminação, que independe da 
natureza. Não há primazia do geral e do coletivo, como na Antiguidade, 
em que a essência do homem estava no coletivo. Na Modernidade, é 
preciso passar por Kant e a questão da subjetividade. Kant inventa 
o sujeito, que pensa e afirma o próprio mundo, que é a ideia da 
subjetividade. Mas ele não pensa o ser social, a subjetividade coletiva, 
que vai ser pensada em Hegel. 

Aqui, há o particular e o geral. Porém, na fenomenologia do 
espírito, não há uma ordem divina ou aristotélica. Assim como em 
Kant, em Hegel também é o imanente, no caso, o coletivo, que cria a 
própria história, um coletivo como ser representativo do homem. Hegel 
vai afirmar que o sujeito não é separado do mundo e sua presença no 
mundo forma o aspecto social, criando a intersubjetividade, que é a 
própria política. Mas são as condições sociais que significam a política 
e possibilitam a metafísica, marcando a mudança estrutural entre 
a tradição e a modernidade (MILOVIC, 2017, p. 65). É a tradição 
construída a partir da Revolução Francesa, que afirma que todos os 
homens são iguais perante a lei, uma concepção que Kant reconhece 
que nunca existiu anteriormente. 

O constitucionalismo doméstico e experiências consti-
tucionais restritivas recentes frente a projetos políti-
cos autoritários 

Na Modernidade, o constitucionalismo evoluiu, especialmente 
no pós-segunda guerra, para o conceito de estado democrático de 
direito. O Brasil seguiu essa tradição, com a positivação na Constituição 
Federal de 1988 das principais bandeiras da Modernidade, plasmadas 
nas ideias de liberdade e igualdade (PAIXÃO, 2012). 

Seu significado é, sobretudo, de comprometimento com direitos 



156  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

fundamentais. Situada dentro da onda constitucional do pós-segunda 
guerra, em que houve uma difusão de direitos bastante similares pelo 
mundo (HIRSCHL, 2009), ela é centrada na concepção de dignidade 
da pessoa humana, que se tornou um dos grandes consensos éticos 
mundiais (BARROSO, 2010). Seu núcleo central fixo fornece valores 
essenciais, com as garantias fundamentais e as liberdades individuais 
balizadas a partir da atuação do STF, com base nos arts. 102 e 103. 
Isso denota um “fundamento de esperanças e tolerância” (CARDOSO, 
2010), um simbolismo e uma ubiquidade que a singularizam 
(LUNARDI, DRIMOULIS, 2013). Assim, a Constituição Federal 
reflete valores bastante universais, protegidos como cláusula pétrea, e 
que são constantemente reafirmados, sob risco de retrocesso.

Na esfera de direitos, ela representa a inserção do país no 
modelo ocidental de estado democrático de direito, com o Estado não 
apenas garantidor, mas promotor de direitos, não restrito mais aos 
direitos negativos, ou de 1ª geração, mas também positivos, de 2ª e 3ª 
geração. Em termos de conquistas, a Constituição Federal constitui a 
base normativa do estado democrático de direito, protegendo os valores 
republicanos e de participação cívica. Ela é democrática e plural, não 
repelindo novas conquistas civilizatórias. Ao contrário, as estimula 
(CLÈVE, 2020), embasando “avanços civilizatórios” (BARROSO, 
2019). Isso ocorre a partir da atuação do Supremo Tribunal Federal 
(STF) em sua afirmação, com um número expressivo de decisões 
progressistas em tema de direitos fundamentais, configurando um dos 
principais avanços constitucionais do país.

Em contraposição à Constituição de 1967, elaborada por um 
corpo de juristas sob a ditadura militar, a Constituição de 1988 reflete 
uma realidade social composta por uma pluralidade de opiniões e 
crenças. Ela carrega a simbologia de ter sido a primeira constituição 
do país a ser escrita por não juristas, com ampla participação popular, 
rompendo a tradição de elaboração por um corpo de juristas específicos. 
Como marco do restabelecimento da democracia, ela positiva um 
ordenamento que não compactua com prisão política nem com 
crimes contra a vida, qualificando a tortura como crime inafiançável e 
insuscetível de graça (art. 5º, XLIII).

Por outro lado, a Carta Magna subordina a política ao direito, 
conformando a ação política no âmbito do estado democrático de 
direito, especialmente quanto ao respeito aos direitos humanos. Sua 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 157  

ênfase no futuro também é uma tipicidade da Modernidade. Há um 
caminho traçado, um fazer, uma construção de sociedade, a partir de 
comandos que embasam a concretização de direitos pelo Estado desde 
1988. Ela projeta uma normatividade que direciona a justiça social e 
bem-estar mais amplo, que é seu próprio cunho dirigente-transformador 
(COUSO, HILBINK, 2011). 

Sob essa ótica de avanço, no campo social, a Constituição tem sido 
afirmada para combater preconceitos e discriminações contra minorias 
sociais, com base em seus princípios fundamentais, especialmente o da 
dignidade da pessoa humana. Isso permitiu o reconhecimento judicial 
a direitos como o casamento homoafetivo e, mais recentemente, a 
criminalização da homofobia e da transfobia, práticas discriminatórias 
contrárias ao espírito da Constituição. Essas conquistas resgataram a 
cidadania para uma parcela da sociedade historicamente abandonada e 
marginalizada, tornando mais justa a sociedade brasileira. A Constituição 
é, portanto, algo vivo, um instrumento jurídico que possui centralidade 
e essencialidade na proteção e promoção de direitos fundamentais, com 
reflexos efetivos sobre as relações sociais no país. 

Quanto ao design estatal, a Constituição de 1988 também 
segue a tradição do constitucionalismo moderno, não configurando 
uma divisão estanque em diferentes poderes a partir da ideia original de 
Montesquieu. Em seu lugar, estabelece a forma de um sistema de pesos 
e contrapesos, em que os poderes não apenas colaboram, como também 
competem entre si na promoção do bem comum (GINSBURG, 
VERSTEEG, 2014), algo que é característico das constituições 
modernas. É a resposta, mais atualizada e mais profunda, da ideia de 
divisão de poderes que se apresenta, de uma forma ou de outra, desde a 
Grécia antiga, à preocupação em evitar a tirania (GROHMAN, 2001), 
que se tornou mais premente no constitucionalismo ocidental com o 
fim da segunda guerra.

Os horrores e as atrocidades nazistas da segunda guerra 
demonstraram o perigo potencial que ronda democracias sem proteção 
de seus valores fundamentais, o que levou ao questionamento do mérito 
de uma soberania parlamentar, ilimitada, de políticos no poder sem 
limites estabelecidos previamente quanto à sua atuação. Isso gerou um 
movimento internacional de afirmação de direitos humanos universais, 
resultando na onda de constituições elaboradas sob a ótica do estado 
de direito, com reflexo sobre o desenho das instituições voltado para 



158  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

proteger direitos humanos. 
Assim, democracias maduras passam a se proteger contra a 

tirania de maiorias com base na proteção constitucional e judicial de 
direitos fundamentais de indivíduos e grupos vulneráveis (ELSTER, 
1993; HIRSCHL, 2004; WEINRIB, 2007). Essa característica impõe 
limites aos governos, e é apontada como o principal propósito das 
constituições, característica que permeia quase todo estado moderno e 
as constituições em nível global (ELKINS, GINSBURG, MELTON, 
2009), incluindo o Brasil.

Segundo os critérios de Meyer e Holl (2008), a Constituição 
de 1988 carrega os seguintes elementos centrais do constitucionalismo 
contemporâneo: estado de direito (rule of law); supremacia 
constitucional; organização política e direitos fundamentais, incluindo 
direitos a um maior grau possível de iguais liberdades de ação, a direitos 
de nacionalidade, a garantias judiciais, a direitos de participação como 
concretização da autonomia politica e a direitos sociais que proporcionam 
o usufruto das demais categorias. Quanto à organização política, ela 
provê ferramentas procedimentais para o funcionamento do Estado, 
em termos de divisão de poderes, federalismo, corte constitucional e 
órgãos de controle. Com tal aparato, constitui mecanismo central para 
segurar ambições individuais e manter a normalidade política do país e 
das instituições. Tais características explicam per se por que a extrema-
direita, em seu projeto de poder sectário e excludente, busca refundar as 
bases constitucionais do país. 

Como a própria história política brasileira sugere, os processos 
de superação das constituições ocorreram por meio de golpes militares 
ou civis (BARBOSA, 2012), que são as rupturas identificadas por Elster, 
que levam à elaboração de uma nova constituição (ELSTER, 1995). 
Geralmente, isso surge a partir de setores específicos da sociedade, 
insatisfeitos com a ordem sócio-política estabelecida, apoiados pelas 
forças militares, mas nem sempre apoiados de forma ampla pelos demais 
setores sociais e políticos ou pela imprensa. 

Ainda que a doutrina não aponte, tecnicamente, uma 
necessidade de nova constituição, ocorre que diversos países ocidentais 
vivem um momento populista de extrema-direita (MOUNK, 2019), 
que pressiona as instituições e coloca em xeque a própria democracia 
liberal. Esse movimento pode criar espaço para a elaboração de novas 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 159  

constituições ou de uma nova tecnologia de coordenação social e política 
que possa conciliar as mudanças nas relações políticas, econômicas e 
sociais ocasionadas pelas novas forças políticas.

Diante do novo extremismo ideológico que passa a ter voz 
política em diversos países, inclusive no Brasil, a seara pública acaba 
marcada pela redução do espaço habermasiano para o diálogo e o 
consenso político. A radicalização política promovida por um segmento 
social específico, a nova extrema-direita doméstica, que adota a 
promoção da desinformação e de fake news como método político, cria 
um cenário afastado do que Habermas aponta como mínimo necessário 
para promoção de consensos sociais, a partir de sua teoria da ação 
comunicativa (HABERMAS, 2020). 

Além disso, apresenta uma agenda de valores contrários aos 
protegidos e construídos pela Constituição Cidadã. Questiona-se não 
apenas a laicidade do Estado, mas a própria amplitude de direitos e 
liberdades individuais, especialmente de minorias sociais, também 
se disputando o próprio significado dos valores democráticos, que 
embasam a Constituição de 1988. Trata-se, sobretudo, de um projeto 
antissistema, que busca a ruptura, que se sobrepõe à negociação política. 
É uma imposição unilateral de vontade, fora da seara democrática. Tal é 
o risco de um processo constitucional na atual conjuntura política. Em se 
concretizando esse movimento, gerar-se-á alguma forma constitucional 
menos democrática. A decorrência seria um constitucionalismo mais 
excludente, em contraposição aos valores do constitucionalismo 
ocidental moderno.

No Brasil, hoje, grupos políticos defendem abertamente 
o regime militar de 1964 e os atos de exceção, algo inédito desde a 
redemocratização. Defende-se a própria ruptura institucional com 
o fechamento do STF, considerado como um empecilho do estado 
de direito a esse tipo de projeto político, de viés autoritário. Há um 
questionamento do próprio significado subjacente de estado democrático 
de direito e de constituição, de seus valores centrais, que se traduzem em 
posições políticas desestruturantes do país. Sobretudo, visa-se reduzir o 
papel contramajoritário do STF e reescrever a constituição, que não 
comporta a concretização de bandeiras ideológicas que atacam direitos 
e garantias fundamentais. 

Portanto, o risco de eventual processo constituinte nesse contexto 



160  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

é culminar na perda das conquistas consagradas na Constituição de 1988, 
e não na construção de novos direitos fundamentais, como demandado 
pela população chilena a partir do movimento popular de 2019. Sendo 
assim, o risco da extrema-direita e seu projeto político, inclusive com 
propostas de aumento de ministros no STF para aparelhar a Corte, 
precisam ser avaliadas como parte central de projetos autoritários 
modernos, sectários, que atingem direitos e garantias fundamentais de 
parte da sociedade.

Forças políticas extremistas, tanto de esquerda quanto de 
direita, em assumindo o poder, em muitos casos impõem retrocessos 
constitucionais ao buscarem alterar as leis fundantes de um país, 
como ilustram as experiências da Venezuela, Equador, Hungria e, 
mais recentemente, Rússia. Trata-se de um constitucionalismo menos 
democrático, experimentado também pelos regimes da Polônia, da 
Turquia e das Filipinas, que embasam um hiperpresidencialismo em 
que o chefe do Executivo manda e os demais obedecem (CLÈVE, 
2020). De certa forma, é um caminho que repete a experiência da 
República de Weimar, substituída pelos nazistas por um regime 
plenamente autoritário, que distorceu o constitucionalismo para 
destruir completamente a democracia alemã (LANDAU, 2020).

Em particular, ressaltamos a experiência constitucional russa 
recente, ilustrativa de uma trajetória em direção à inexistência de espaço 
público adequado ao diálogo e à construção de consensos democráticos, 
com a instrumentalização do aparato legislativo para a perpetuação de 
um projeto político específico sem oposição política. Efetivamente, 
não existe alternância de poder desde a ascensão de Putin em 2000, 
configurando um longo processo de redução de democracia na Rússia. 
A recente mudança constitucional promovida pelo Kremlin em 2020 
alterou quase um terço dos 137 dispositivos constitucionais do país, 
concentrando, ainda mais, poderes no chefe do Executivo e reforçando 
sua independência em relação ao Poder Legislativo, além de enfraquecer 
a independência judiciária (SEMENOVSKIY, DUARTE, 2020). Todas 
as alterações reconfiguram a relação de forças entre governo, parlamento 
e sistema judicial, criando um governo mais dominante sobre o sistema 
político (BOYA, PRATES, 2022).

A repressão na Rússia se configura também por meio das 
emendas constitucionais direcionadas aos âmbitos cultural e social, que 
incluíram o reconhecimento apenas do casamento heterossexual. Isso, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 161  

na prática, restringe direitos de minorias, afetando a esfera de liberdade 
individual de parte de seus cidadãos, que não têm liberdade de expressão 
garantida. Da mesma forma, criou-se uma proteção constitucional à 
narrativa da “verdadeira história” russa, inclusive acerca da participação 
do país na segunda guerra (RUSSELL, 2020). Isso não apenas legitima 
atos autoritários e fomenta o nacionalismo e o patriotismo, como 
também reprime conteúdos acadêmicos contrários. 

Assim, modificou-se o aparato institucional em direção a uma 
sujeição à vontade de pessoas em posições de liderança, o que não 
impede a tirania de grupos políticos no poder contra o próprio povo, ou 
parte dele. Isso ilustra o risco de cerceamento de liberdades por regimes 
autoritários. As sociedades estão mais complexas e divididas, com 
grupos extremistas não procurando consensos políticos sob as regras da 
democracia moderna. Ao contrário. Nesse sentido, é preciso considerar 
o risco de retrocessos quanto aos avanços institucionais garantidos pela 
Constituição atual, e os ainda em construção. 

A experiência chilena recente também ilustra a dificuldade de 
promoção de avanços sociais diante da extrema-direita que também 
se faz presente no país, inclusive com bancada religiosa da mesma 
forma contrária a direitos de minorias sociais. Tais forças políticas se 
contrapõem aos anseios da população pela construção de uma nova 
ordem constitucional mais democrática e plural, menos desigual 
(CLÈVE, 2020), um anseio derivado da onda de protestos de 2019, que 
ficaram conhecidos como Estallido Social (ESTAY, KRAUSE, 2021). 

Visando à garantia de direitos sociais, o movimento social se 
contrapôs à constituição atual do país andino, herdada da ditadura de 
Pinochet, que exclui o estado chileno das áreas de saúde, educação e 
seguridade social, e não considera como garantia social o acesso universal 
e gratuito à educação, saúde, seguridade social, entre outros aspectos 
(PAIXÃO, 2015). Trata-se do modelo de constitucionalismo de estado 
liberal, que é anterior ao constitucionalismo ocidental predominante, 
baseado no estado democrático de direito. Porém, a forte campanha 
da extrema-direita local, da mesma forma baseada na desinformação e 
na produção de fake news, resultou na não aprovação do texto redigido 
pela assembleia constituinte no referendo de setembro de 20222. 

2	 A proposta constitucional de 2022, foi a primeira redigida por uma assembleia constituinte 
naquele país, de forma democrática e, mais ainda, de forma paritária entre mulheres e 



162  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

O cenário, portanto, é de dificuldade de avanços sociais, quando 
não, retrocessos propriamente dito, diante de forças políticas baseadas 
em projetos autoritários de poder. 

Extrema-direita e a Modernidade: ruptura ou continui-
dade?

Como visto na seção 1, Milovic aproxima o direito e a política 
da metafísica, trazendo dois pontos centrais de reflexão. Por um lado, 
a Modernidade é o lugar do indivíduo, do sujeito em um monólogo, 
em que a relação social não é a ordem natural da sociedade, mas o 
individualismo. Não há noção de coletivo nem o conceito de bem 
comum na política, característico na Antiguidade. Isso afasta a concepção 
de que o bem na política fosse a justiça, no sentido do interesse comum, 
que se ligava à metafísica. 

Na Modernidade, em que a exploração capitalista se torna 
lugar comum, o social é o lugar do indivíduo e da competição entre 
grupos políticos e não mais algo coletivo. No capitalismo moderno, o 
egoísmo assume posição central como fundamento filosófico já a partir 
de Adam Smith no Séc. XVIII, como algo frutuoso para a sociedade. 
Esse é o lugar do ser racional, em contraposição ao sujeito relacional da 
Antiguidade. Todavia, dominado pela afirmação da individualidade do 
homem, chegou a desastres nucleares e continua trilhando o caminho 
de catástrofes ecológicas, em total dissintonia com a natureza. 

Por outro lado, é a política que cria os pressupostos da metafísica 
na Modernidade. Aqui, o conceito de justiça vai depender de consensos 
criados pela própria política e pelo direito, não vindo mais de fora, 
com base da filosofia. Será das leis que surge a justiça. Sendo assim, 
o conceito de justiça, assim como de todos os demais valores sociais, 
torna-se algo variável no tempo, conforme mudam os consensos sociais. 
É esse um aspecto fundamental. E é a economia que passa a ditar os 
valores sociais, a ideia do que se compreende por justiça. Aqui, a ideia 

homens, que é algo inédito em nível global, contendo muitos avanços. Dentre eles: a 
ampliação do rol de direitos individuais, incluindo direitos de gênero e sexuais, e o direito 
ao aborto, sujeitos à regulação legal posterior, além da paridade de gênero na ocupação de 
cargos no setor público no país. Pela primeira vez em sua história constitucional, demandas 
das mulheres e pessoas da comunidade LGBT foram inseridas num texto constitucional 
(MORAES, LEAL, 2022).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 163  

de justo se associa à garantia legal de um mínimo existencial, traduzindo 
um valor social predominante no estado de direito moderno.

Nesse contexto, pode-se apontar uma reinterpretação do 
conceito de justiça e dos valores sociais pela extrema-direita, em que 
há ainda menos espaço para o outro, inexistindo qualquer simetria 
social. Não é um projeto político voltado para o bem-estar coletivo, 
mas de um grupo político específico e seus seguidores. A noção de agir 
comunicativo perde totalmente o sentido. Aqui, o outro é, tão somente, 
empecilho a seu projeto de poder. Essa é a ética identitária por trás da 
extrema-direita, que não considera nem tolera a diferença e a diversidade 
social, mas apenas sua identidade. Aqui se encontra o risco potencial 
representado pela extrema-direita, que se baseia em métodos de criação 
de realidades paralelas para incutir o medo na população, incitando a 
luta contra algum inimigo imaginário para angariar apoio para alterar 
consensos sociais que pareciam bem estabelecidos, porém em direção a 
modelos sectários e excludentes. 

Entretanto, a extrema-direita pode ser considerada como 
desdobramento da mesma dinâmica considerada por Milovic como 
fundamento da política na Modernidade, da mesma forma afastada 
da metafísica, em que os consensos sociais se alteram conforme 
mudam as visões de mundo predominantes na sociedade. Trata-se 
de uma acentuação da subjetividade da Modernidade, baseada no 
individualismo excludente, a partir da liberdade, sem a igualdade, a 
qual se perde com a sociedade civil e a propriedade. Seu diferencial é ser 
mais perigosa, pois não consegue conviver com a alteridade, que deve 
ser eliminada ou controlada.

Todavia, esse surgimento, ou melhor, ressurgimento da extrema-
direita pode ser considerado como derivado da própria estrutura da 
Modernidade, que carrega o risco de ruptura o tempo todo da democracia 
moderna. Como Milovic (2017) cita, a desancoragem de valores éticos 
permite que surjam e ressurjam projetos políticos que são partidários, 
por definição, sectários, e que são ora mais ora menos dissociados de 
valores holísticos e inclusivos, como reflexo da mutabilidade do mundo 
humano. 

Porém, desassociada de valores, a política transforma-se no lugar 
dos piores, de decadência ética e moral, em que há espaço a projetos 
políticos de poder excludentes, em que pautas extremistas se tornam 



164  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

comum. Não há espaço para um governo dos melhores, dos mais sábios, 
como na democracia aristotélica. A política se dissocia de valores éticos 
por trás, que Maquiavel já identificara. No limite, essa desancoragem 
gera a banalidade do mal, identificada por Hannah Arendt em meados 
no Séc. XX (ARENDT, 2000). É um lugar de conflito, e não de 
afirmação do homem.

Considerações finais

Procurou-se verificar se, diante do surgimento da extrema-direita 
como força política relevante no país, haveria uma terceira transformação 
da política e da sociedade, ou se se trataria de reorganização das forças 
políticas, mas sob os mesmos fundamentos subjacentes da modernidade 
identificados por Milovic. Subjacente à nova configuração política e 
ao risco de ruptura constitucional, apontou-se uma reinterpretação 
do conceito de justiça na extrema-direita, no sentido de um maior 
sectarismo, mas que pode ser caracterizado como desdobramento 
da mesma dinâmica considerada por Milovic como fundamento da 
política na Modernidade, da mesma forma afastada da metafísica. Sob 
essa ótica, a reconfiguração da política no país pode ser vista como 
uma continuidade ou aprofundamento da própria Modernidade, pois 
carrega a mesma dinâmica de formação de pautas políticas.

Por fim, diante dos fundamentos modernos da política, ressalta-
se o risco apontado por Milovic, acerca das leis que capsulam os valores 
do momento histórico, que se alteram a partir da mudança de visão de 
mundo predominante na sociedade, não necessariamente em direção a 
valores mais holísticos e inclusivos. Nesse contexto, é preciso reafirmar 
a Constituição Cidadã e os valores da democracia brasileira, que se 
mostram suficientemente amplos e inclusivos para garantir bem-estar 
coletivo efetivamente para todos. 

Referências

ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2000.

BARBOSA, L.A.A. História constitucional brasileira: mudança 
constitucional, autoritarismo e democracia no Brasil pós-1964. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 165  

Brasília: Câmara dos Deputados, 2012.

BARROSO, L.R. A Dignidade da Pessoa Humana no Direito 
Constitucional Contemporâneo: Natureza Jurídica, Conteúdos 
Mínimos e Critérios de Aplicação. Versão provisória para debate 
público. Mimeografado, dez. 2010.

BARROSO, L.R. Voto na Ação Direta de Inconstitucionalidade 
por Omissão (ADO) 26/DF, Rel. Min. Celso de Mello, Pleno, j. 
13/06/2019. Disponível em: <https://portal.stf.jus.br/processos/
downloadPeca.asp?id=15344606459&ext=.pdf>. Acesso em: 22 set. 
2022.

BOYA, A.F.; PRATES, L.A. As novas emendas à Constituição 
da Rússia. Publicado em: 7 out, 2020. Disponível em: < https://
pucminasconjuntura.wordpress.com/2020/10/07/as-novas-emendas-
a-constituicao-da-russia/>. Acesso em: 13 ago. 2022.

CARDOSO, G.V. O Direito Comparado na Jurisdição 
Constitucional. Direito GV, São Paulo 6 (2), p. 469-492, jul-dez. 
2010.

COUSO, J.; HILBINK, L. From Quietism to Incipient Activism: The 
Institutional and Ideological Roots of Rights Adjudication in Chile. Cap. 
4. In: HELMKE, Gretchen; RÍOS-FIGUEROA, Julio. Courts in 
Latin America. New York: Cambridge University Press, 2011.

CLÈVE, C.M. O Brasil não precisa de uma nova Constituição. Jus 
Navigandi, ano 25, no 6.336, 6 nov. 2020.

DRIMOULIS, D.; RAMOS, L.de O.; VIEIRA, O.V.; NASSAR, 
P.A.; GLEZER, R.E.; LUNARDI, S. Resiliência constitucional: 
compromisso maximizador, consensualismo político e 
desenvolvimento gradual. 1ª ed. São Paulo: Direito GV, 2013.

ELKINS, Z.; GINSBURG, T.; MELTON, J. The endurance of 
national constitutions. Cambridge: Cambridge University Press, 
2009.

ELSTER, J. Majority Rule and Individual Rights. In: S. Shute and S. 
Hurley (eds.). On Human Rights: The Oxford Amnesty Lectures. New 
York: Basic Books, 1993. 

ELSTER, J. Forces and Mechanisms in the Constitution-Making Process. 
Duke Law Journal, vol. 45, issue 2, p. 364-396, nov.1995.



166  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

ESTAY, J.I.M.; KRAUSE, F.J.M. Chile: Por que unha democracia 
constitucional aparentemente estable e vigorosa está en crise? Tempo 
exterior, n. 42, v. XXI (II), pp. 97-114, 2021.

GINSBURG, T. ¿Fruto de la parra envenenada? Algunas observaciones 
comparadas sobre la constitución chilena. Estúdios Públicos, vol. 133, 
p. 1-36, verano 2014. 

GINSBURG, Tom; VERSTEEG, Mila. Why Do Countries 
Adopt Constitutional Review? Journal of Law, Economics and 
Organization, 587, 2014.

GROHMAN, L.G.M. A separação de poderes em países 
presidencialistas: a América Latina em perspectiva comparada. Revista 
de Sociologia e Política, n.º 17, p. 75-106, nov. 2001.

HABERMAS, J. Facticidade e validade: contribuições para uma 
teoria discursiva do direito e da democracia. Trad. Felipe Gonçalves 
Silva, Rúrion Melo. São Paulo: Editora Unesp, 2020.

HELMKE, G.; RÍOS-FIGUEROA, J. Courts in Latin America. 
New York: Cambridge University Press, 2011.

HIRSCHL, R. Toward Juristocracy. Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 2004. 

HIRSCHL, R. O novo constitucionalismo e a judicialização da 
política pura no mundo. Revista de Direito Administrativo, vol. 
251, p. 139-178, 2009.

LANDAU, D. Constitucionalismo abusivo. Revista Jurídica da 
UFERSA. Mossoró, v. 4, n. 7, p. 17-71, jan-jun. 2020. 

LUNARDI, S.; DRIMOULIS, D. Teorias explicativas da 
constituição brasileira. In.: DRIMOULIS, D. et al. Resiliência 
constitucional: compromisso maximizador, consensualismo político e 
desenvolvimento gradual. 1ª ed. São Paulo: Direito GV, 2013.

MEYER, E.P.N.; HOLL, J. O Sistema Interamericano de Direitos 
Humanos e a judicialização da Justiça de Transição no Brasil: 
reflexões sobre a não efetivação da proteção internacional dos 
Direitos Humanos no pós-1988. In.:  LEITE, G.S. et al (orgs.). 30 
anos da Constituição Brasileira: balanço crítico e desafios à (re)
constitucionalização. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2008, p.507-530.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 167  

MILOVIC, Miroslav. Política e Metafísica. São Paulo: Ed. Limonad, 
2017.

MORAES, M.V.; LEAL, M.C.H. Nova constituição chilena, paridade 
de gênero e regulamentação de direitos sexuais e reprodutivos: uma 
mirada para os standards interamericanos. Estudios Constitucionales, 
N. especial 2021-2022, pp. 264-290.  

MOUNK, Y. O povo contra a democracia. São Paulo: Companhia 
das Letras. 2019.

PAIXÃO, C. A constituição em disputa: transição ou ruptura? In: 
SEELAENDER, A. (org.). História do Direito e construção do 
Estado. São Paulo: Quartier Latin, 2012. 

PAIXÃO, C. Past and future of authoritarian regimes: constitution, 
transition to democracy and amnesty in Brazil and Chile. Giornale di 
storia costituzionale, 30 fev. 2015.

RUSSELL, M. Constitutional change in Russia More Putin, or 
preparing for post-Putin? EPRS - European Parliamentary Research 
Service 651.935 – May 2020. Disponível em: <https://www.
europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2020/651935/EPRS_
BRI(2020)651935_EN.pdf>. Acesso em: 11 ago. 2022. 

SEMENOVSKIY, I.; DUARTE, C. H. D. Emendas à Constituição 
Russa. Le Monde Diplomatique Brasil, 19 de março de 2020. 
Disponível em: <https://diplomatique.org.br/emendas-a-constituicao-
russa/>. Acesso em: 12 ago. 2022.

WEINRIB, L. The Postwar Paradigm and American Exceptionalism. 
In: S. Choudhry, (ed.). The Migration of Constitutional Ideas. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2007.





11

LIBERDADE E POLÍTICA: A CRÍTICA 
BENJAMINIANA DA TELEOLOGIA1

Zaira Cristina Neves Magalhães2 
Universidade Estadual de Londrina, Londrina, PR, Brasil.

Introdução 

Já é uma constatação identificada por Marx ainda no século 
XVIII, de que a ação política e a vida estão sendo dominadas 

pela alienação do capitalismo. Mantendo as relações de dominação 
engendradas por ele, acabando com as possibilidades de transformação 
histórica. É preciso pensar para além dessa identidade econômica. Nesse 
sentido como pensar, segundo a crítica de Benjamin, as confrontações 
entre a política e a liberdade demarcadas pela teleologia hegeliana? Faz-
se necessário a reformulação da leitura de hegeliana sobre a relação entre 
a liberdade e a política. É necessário um paralelo entre a liberdade e a 
política, para além da perspectiva da economia e da história. 

	Os processos modernos da despolitização, diagnosticada por 
alguns pensadores como Walter Benjamin, indicam uma forte relação 
entre a vida e a economia. 

Walter Benjamin fala de uma política messiânica, que volta para 
o passado, para as vítimas e para as injustiças, ou seja, para o individual, 
o particular, que se perdeu. Ele tenta reinventar uma história que foi a 
dos vencedores, rompendo com essa leitura econômica que cria uma 
teleologia. Como mudam as relações com a economia para criar um 
futuro que no final das contas não chegou? 

Reinventar o passado é o apelo messiânico. Confrontando-se 
com as violências nas revoluções que se passaram, importa afirmar essas 

1	 Este artigo é dedicado à memória do querido e amigo Professor Miroslav Milovic. A autora 
agradece a contribuição de Miroslav Milovic para o presente trabalho.

2	 Pós-graduada em Filosofia Política e Jurídica na Universidade Estadual de Londrina-UEL. 
Email: zairahti@gmail.com



170  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

vidas que se perderam dentro dessas leituras teleológicas que sempre tem 
na história. O messiânico remete para o passado, para articular o tempo 
não como uma teleologia, mas com um motivo, talvez nietzschiano, do 
aqui e agora. 

Então como pensar contra Marx, projetando-se além da 
economia em favor da política? Benjamin acredita que a política 
desaparece de modo que ficamos expostos aos poderes econômicos 
e ao seu monopólio. Ora, conceber a participação política implica 
uma inclusão social. Entende-se que modernidade ficou presa no 
reducionismo econômico das leituras marxistas. 

Em sua obra Lições sobre a Filosofia da História, publicada 
postumamente em 1837, Hegel sustentou a ideia de que a história - 
como progresso da liberdade - teria um telos. Com relação à política, 
concebe a realização da liberdade – enquanto essência do Espírito que, 
na sua trajetória de conhecer-se a si, busca concretizar finalizando a 
marcha da história - como uma teleologia. A história é concebida como 
a progressiva manifestação do Espírito e a liberdade, mediada pelas 
intenções e ações humanas, a sua efetiva realização. Por sua vez, a forma 
de realização completa do Espírito na existência – segundo o filósofo de 
Berlim, é o Estado, cuja finalidade – a liberdade – se concretiza.

Ele abre um caminho para pensar a política, no entanto ele ficou 
preso à leitura, segundo a qual, a história terminou com a Revolução 
Francesa. A liberdade realizou-se como um projeto social e político com 
o reconhecimento do particular como universal. A Revolução resolveu 
isso no contexto jurídico na Declaração dos Direitos Humanos, com 
o reconhecimento do ser humano. Ela mostrou a razão no mundo 
e é a razão quem constitui a história. “Ele agora determina o seu 
desenvolvimento dentro do particular ou, em outras palavras, o sujeito 
hegeliano ocupa, desde o começo, o lugar do sujeito proposicional, 
sendo a história tão somente o processo da identificação gradual entre 
o sujeito e o predicado. Finalmente a história termina depois de ter 
cumprido o seu papel da identidade. Quando se diz, por exemplo, que 
“A França é um Estado”, isso não implica separar um Estado particular 
e a ideia de Estado; ao contrário, afirmar, após a Revolução Francesa, 
que “A França é um Estado”, significa que ela realizou a ideia mesma 
de Estado. A Declaração dos Direitos do Homem, que reconhece o 
particular como tal e o indivíduo como sujeito, afirmando a identidade 
entre sujeito e objeto, atesta o fim da história.” (MILOVIC, 2004, p. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 171  

22)
Na filosofia hegeliana, a história prepara esse reconhecimento, 

em que cada um é reconhecido nas ruas, bem como nos espaços 
públicos. É como encontramos a liberdade, não só na consciência 
moral e individual, mas em uma perspectiva prática para a liberdade 
e para a autoconsciência (ao contrário do que pensava Kant). O 
filósofo de Berlim compreende que a história faz esse reconhecimento 
concretizado pela Revolução. “Isso ocorreu com a Revolução Francesa, 
com o reconhecimento do particular como geral, e aqui já temos 
novamente os motivos seculares de Hegel. Por isso a história termina 
com a Revolução Francesa, e o sentido do futuro será apenas repetir a 
história do passado. “(MILOVIC, 2004, p. 19)

Como se pode observar, a reflexão hegeliana sobre a política 
e sobre a liberdade demarca uma perspectiva teleológica com a qual 
Benjamin se defronta.

Se Para Hegel, a questão da liberdade é política, para Marx a 
liberdade é econômica. Marx, ao confrontar o pensamento hegeliano, 
acredita que ser insuficiente conceber a liberdade na perspectiva 
política. Reinterpretando a relação senhor-escravo, analisa a economia 
como uma reconstrução do capitalismo, e que essa relação reaparece na 
modernidade com a burguesia e a classe operária. Para Marx a história 
é demarcada pela luta de classes. 

A complexa filosofia benjaminiana propõe sustentar uma nova 
ontologia. Ela articula a leitura política de Hegel e a leitura econômica de 
Marx. Neste sentido, o presente estudo questiona sobre a necessidade de se 
pensar a liberdade não só no aspecto econômico, mas sobretudo político, 
como forma de emancipação e compreensão da realidade social. Uma 
análise acerca da política a partir de uma leitura de Walter Benjamin é um 
convite em defesa das práticas ligadas ao aqui e agora, para além de uma 
perspectiva teleológica.

A teleologia hegeliana e marxiana na relação entre a li-
berdade e a política

 A partir da análise kantiana sobre a subjetividade, Hegel 
coloca desde o início algumas dúvidas. A primeira, no que concerne 
à filosofia teórica, a questão recai sobre o fato da razão, e a segunda, 



172  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

no que concerne à filosofia prática, recai sobre o fato da liberdade. 
“Todavia Hegel alega que Kant, ao afirmar o sujeito constitutivo, ainda 
permaneceu dentro da relação cartesiana entre sujeito e objeto que se 
propunha criticar, pois o sujeito kantiano, assim como o cartesiano, 
ainda está fora do objeto. Hegel defende que esta posição não afirma 
a verdadeira perspectiva do sujeito, qual seja a possibilidade deste 
realizar-se no mundo e deste modo, Hegel critica a Primeira e Segunda 
Críticas kantianas. A dignidade do sujeito e da nossa razão ainda não se 
encontram no mundo kantiano. Quando fala sobre a liberdade, Hegel 
acredita que Kant vai limitá-la à nossa interioridade, não ao mundo 
mesmo. “(MILOVIC, 2004, p. 12)  

Hegel não começa com uma discussão de uma subjetividade já 
determinada, e não segue com uma ética que nos mostra como seres 
livres, como pensava Kant. “O estado da natureza, onde se afirma o 
novo sentido teórico da Modernidade, não é o estado de liberdade e 
dos direitos. Não existe os direitos naturais, pensa Hegel. “(MILOVIC, 
2017, p. 61)   

O filósofo, ao perguntar se existe a liberdade fora da natureza 
ou não, confronta-se com as teses jusnaturalistas, elaboradas por 
Hobbes, Locke, Rousseau, dentre outros, as quais convergem para 
distintas teorias do contrato. Na transição do estado de natureza para 
o estado civil, os indivíduos, coagidos ou voluntariamente, abdicam 
de sua liberdade natural para ingressar em uma entidade soberana – o 
Estado - que lhes assegure, em sociedade, as condições que permitam 
a proteção à vida e, individualmente, o exercício da liberdade civil. De 
acordo com este modelo contratualista, concebe-se hipoteticamente 
que os indivíduos, na sua condição natural, são livres e iguais, fora das 
determinações históricas. 

A teleologia hegeliana: a trajetória do Espírito e a liberdade

Para Hegel, não se pode conceber a liberdade no mundo natural. 
Neste sentido rompe com jusnaturalismo: os direitos não são naturais. 
A liberdade só pode ser concebida no âmbito da sociedade e da política, 
como realização, por excelência, do Espírito. A liberdade consubstancia-
se com o Estado, o qual manifesta e materializa a realização plena do 
Espírito absoluto, entidade essencialmente ontológica. Na liberdade, o 
Espírito reconhece em si sua única verdade e em razão dela se realiza 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 173  

historicamente. Em sua obra Fenomenologia do Espírito (1807), marco 
do Idealismo alemão, Hegel concebe o mundo como manifestação 
da autoprodução e do autoconhecimento do Espírito ao longo do 
desenvolvimento histórico – crescente e progressivo - da razão. Assim, 
a realidade objetiva se apresenta como a forma dos diversos estágios 
de sua exteriorização. A história – para além de suas contingências - 
passa a manifestar a realização da liberdade como o próprio sentido da 
realidade.

O filósofo de Berlim quer mostrar o que é a razão e o que é a 
liberdade, que são duas questões que podemos elaborar de uma forma 
mais articulada, demonstrando também uma certa ligação entre as 
duas. Ele articula no contexto teórico, mas algo das práticas também 
vai aparecer e a própria pergunta sobre a liberdade. “Considerando-a 
como um estado em que o homem pode se realizar como homem e 
construir um mundo adequado ao seu conceito, a concepção hegeliana 
de liberdade concreta exige que a liberdade se eleve à consciência da 
necessidade – vale dizer, dos nexos objetivos e da legalidade própria 
da natureza e da história, das leis de seu desenvolvimento objetivo 
– à compreensão do que a realidade é, porque o que é, é a Razão.” 
(WEFFORT, 1998, p. 111)  

Hegel desenvolveu uma crítica ao princípio da subjetividade, 
já introduzidos por Descartes e Kant nas discussões na modernidade 
filosófica. Tanto o Cógito cartesiano quanto na consciência absoluta de 
Kant, a subjetividade é intrínseca ao sujeito. Para Hegel a subjetividade 
kantiana determinada, elaborada, constitutiva, transcendental, 
não existe, portanto, é necessário questionar sobre essa estrutura 
dessa subjetividade. Hegel radicaliza essa ideia e propõe uma nova 
subjetividade especulativa. Para a filosofia hegeliana ela é o resultado 
de um processo dialético entre o sujeito e o mundo exterior, a natureza 
e a cultura, as quais geram as referências objetivas e as referências do 
sujeito.  

Não tratando-se de articular algo novo, mas de entender a 
própria subjetividade. Na filosofia hegeliana a palavra transcendental 
significa muito pouco, pois ainda ficam as dúvidas, pois ela fica ligada 
aos fatos e não a uma elaboração argumentativa. Então, ele articula 
sobre o próprio plano e programa da filosofia prática de Kant. 

Tudo isso são as palavras que criam mais confusão, e que não 



174  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

ajudam como agir e que também não chegam nas leituras sobre o prático, 
e sobre a estrutura do ser humano, para discutir até sobre a liberdade. 
Para Hegel, na natureza – dada sua exterioridade ao Espírito - impera 
a necessidade e não a liberdade. Resta pensar se existe a liberdade fora 
da natureza? 

Para Kant a liberdade não é natural, ela é possível no âmbito da 
razão e, portanto, por meio de uma inteligência racional humana como 
capacidade de autodeterminação. “O pressuposto da crítica de Hegel é 
outra diferença entre a natureza e a liberdade no contexto natural. Kant 
dá início a essa leitura separando dois mundos cujos cidadãos somos: 
mundo da natureza e mundo da liberdade. A liberdade não é natural, 
pensa Kant. Radicalizando essa perspectiva kantiana, Hegel chega até a 
conclusão de que a liberdade pode ser só no social.” (MILOVIC, 2017, 
p. 57) Nesse sentido ele está seguindo essa leitura,  discutindo dentro 
do contexto em que Kant está problematizando os pressupostos do 
jusnaturalismo. “O estado de natureza, onde se afirma o novo sentido 
teórico da Modernidade, não é o estado de liberdade e dos direitos. Não 
existem os direitos naturais, pensa Hegel.” (MILOVIC, 2017, p. 61) 

Por isso, de acordo com Hegel, a abordagem kantiana (sobre 
a relação da subjetividade entendida só como identidade entre sujeito 
e objeto) fica pouco crítica. Para ele, pode ser que a liberdade exista, 
mas pode ser apenas no mundo dos animais. Então por que a ligar 
ao ser humano e com as discussões do jusnaturalismo e com nossos 
direitos naturais?  “No último momento, fica em aberto a pergunta 
sobre se o ser humano é capaz de superar a natureza e entrar no mundo 
especificamente humano.” (MILOVIC, 2004, p. 14)

Pode ser que a liberdade tenha outro nível, e aqui aparece a 
palavra que nos guia nessa leitura sobre o mundo animal, chamada 
desejo. Os animais têm desejo, um animal come uma planta por 
exemplo. A relação entre os animais e com as plantas, tudo isso volta 
para a discussão, por que esqueceram isso na filosofia, afirmando um 
olhar pouco crítico antropocêntrico? Na filosofia hegeliana a liberdade é 
um assunto importante para os seres humanos e é algo ligado ao mundo 
natural, tal como os animais. 

Hegel vai dizer que um animal comendo uma planta mostra 
uma certa superioridade nessa ordem natural. Ele é mais forte, ele é 
capaz de negar um outro ser, mas ele é livre ou a liberdade aparece já no 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 175  

mundo dos animais? E a resposta é não! Pois um animal comendo uma 
planta, volta logo a natureza, depois de comê-la. Portanto, neste ato ele 
não supera a natureza, ele fica só ligado ao próprio desejo e tem que se 
repetir, voltar novamente. “Os animais superam a natureza? Eles têm 
uma autoconsciência? Hegel acredita que não. Um animal pode por 
exemplo, satisfazer o seu desejo ao comer uma planta, porém depois de 
havê-la comido, certamente vai retornar à natureza, repetindo sempre 
o próprio desejo. O que caracteriza o animal é o que Hegel chama 
de “má infinitude”. Consequentemente, temos de superar a natureza 
para realizar o mundo humano, haja vista que a natureza não é o nosso 
lugar.” (MILOVIC, 2004, p. 14)

O animal não mostra que é capaz de superar a natureza. Portanto, 
não tem sentido neste contexto falar sobre a liberdade, se não temos 
nada que supere a ordem natural. Hegel conclui que o animal não é 
livre, dado que ele está repetindo uma causalidade em si, que o leva 
para o mundo natural novamente. Hegel usa da expressão, Schlechte 
Unendlichkeit – que significa má infinitude - para designar o mundo 
dos animais. Portanto, o animal no final das contas retorna à natureza, 
sem superá-la. 

Hegel introduz o conceito de desejo, de modo a lhe permitir a 
compreensão da estrutura do ser humano. Ora, a dialética do desejo - 
em seus vários momentos, como o desejo do objeto, o desejo da vida em 
geral e o de outra consciência de si - constitui-se, no início do capítulo 
IV da Fenomenologia do Espírito, como o movimento primordial da 
consciência - em sua negatividade - em relação à realidade que a cerca e 
seus objetos postos como independentes. 

Considerando o desejo, Hegel quer discutir se a liberdade – para 
além de um olhar antropocêntrico - pode ser pensada no mundo dos 
animais. Pode ser que a liberdade já esteja presente no nível dos animais 
ou não. Como ocorre no jusnaturalismo, concebe-se a liberdade ligada 
à natureza (liberdade natural) ou, por vezes, separada dela (liberdade 
civil). Entretanto, importa mostrar como que a liberdade existe e se ela 
é algo natural ou como algo específico humano. Em última instância 
que cria o mundo do ser humano. A satisfação dos desejos não está 
ligada ao mundo natural, mas ao mundo social. “A partir daí em vez de 
relacionar desejos e objetos, devemos relacionar desejos a outros desejos, 
ou melhor, a sujeitos, o que leva Hegel a anunciar que a condição de 
satisfação dos desejos é intersubjetiva. (MILOVIC, 2004, p. 15)



176  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

“A primeira etapa é a relação imediata entre o indivíduo isolado 
e os objetos dados. O indivíduo apreende os objetos que o circundam 
como coisas de que ele necessita ou que ele deseja; ele os utiliza para 
a satisfação de suas necessidades, consumindo-os e “aniquilando-os” 
sob a forma de comida e bebida etc. (31) Nível mais alto é atingido, 
no processo cultural, quando não mais simplesmente, aniquilando as 
coisas, mas preservando-as como os meios permanentes de perpetuação 
da vida. Esta etapa pressupõe a associação consciente dos indivíduos, 
que organizam sua atividade em algum plano de divisão do trabalho, 
de modo a haver uma constante produção que substitua o que foi 
consumido. Este é o primeiro passo em direção à comunidade na vida 
social, e em direção à universalidade na esfera do conhecimento.” ( 
MARCUSE, 1978, p. 65) 

O que acontece com os desejos dos animais? É uma situação 
que permite entender melhor o mundo da natureza e encontrar nela a 
liberdade ou entender que a liberdade não existe dentro na natureza. A 
liberdade não existe neste contexto natural pois os animais voltam para 
a natureza. A dúvida continua mostrando que dentro da natureza não 
existe a possibilidade de superá-la. Então como falar, sobre algo que 
nem existe ou que os seres humanos são livres como seres naturais?

Continua a discussão hegeliana ligada com um outro conceito: 
o de morte, e a relação que o filósofo de Berlim faz entre os senhores 
e os escravos. Os escravos são os seres que têm medo da morte, tudo o 
que eles estão fazendo é sobreviver. Eles não são os seres humanos que 
querem arriscar a própria vida lutando, indo para as guerras, fazendo as 
coisas diferentes e saindo dessa ordem natural. Os escravos tendo medo 
da morte, só querem sobreviver, continua a natureza. “Os escravos 
não precisam da autoconsciência; tampouco querem entrar no mundo 
específico humano, pois só querem sobreviver. Eles não querem arriscar 
a própria vida e a própria natureza, lutando com os senhores pelo 
reconhecimento, para pensar a superação da natureza.” (MILOVIC, 
2004, p. 16)

Portanto é uma contingência apenas dentro da ordem natural. 
Eles não mudam o mundo, estão apenas repetindo a natureza. Se os 
escravos tendo medo da morte, querendo só sobreviver, não realizam 
algo além disso, como então chegar até a liberdade?  Hegel vai mostrar 
que as alternativas existem, e que são com os senhores.  Eles não têm 
medo da morte, os senhores arriscam a própria vida, vão para as guerras, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 177  

lutam, e o interesse deles não é sobreviver apenas mas realizar algo mais. 
“Para encontrar uma saída possível, para mostrar que existe o mundo 
especificamente humano, Hegel precisa igualmente dos senhores, já 
que, com a presença deles, a relação entre o ser humano e a natureza é 
mediatizada. Trabalhando para os senhores, os escravos praticamente 
não trabalham para satisfazer os desejos dos outros. Assim eles trabalham 
seguindo a ideia. Aqui pela primeira vez a “ideia” na natureza, o espírito 
aparece no mundo.” (MILOVIC, 2004, p. 16)

A relação da subjetividade muda com a perspectiva hegeliana, 
pois a relação entre o sujeito e objeto, passa a ser possível dentro de 
relações sociais, com condição da constituição da história e o tempo 
vinculado ao sujeito. A relação dos senhores e os escravos possibilitou 
a autoconsciência, o sujeito passou a ser reconhecido segundo a análise 
de Hegel. “No entanto, como o reconhecimento não existe entre os 
senhores e os escravos, ele deve ser estabelecido pela história, e é isso 
que a Revolução Francesa realiza no último momento. Dela decorre o 
reconhecimento do ser humano como tal, que deixa de ser reconhecido 
pelos pressupostos naturais.”  (MILOVIC, 2004, p. 17)

Sobreviver virou o projeto moderno e portanto os escravos do 
próprio mundo da modernidade. E podemos nos questionar onde 
se perdeu a possibilidade para além da sobrevivência? Pensando com 
Hegel, sobreviver é o nosso projeto, como encaixar nesse contexto a 
discussão sobre a liberdade? 

E obviamente que Hegel com tudo o que ele entendeu na 
Revolução Francesa, acredita que a liberdade existe, mas como mostrá-
la? Os senhores também não criaram uma esperança, pois poucos os 
reconhecem. O reconhecimento pelos escravos não é o suficiente. Para 
ele, os senhores são apenas os catalisadores da história. 

Sobrevivência e autopreservação, desde Hobbes e Maquiavel 
criou o modelo da integração social, entretanto  é a autopreservação 
que articula a convivência social. A teoria hegeliana vai chegar no 
modelo que não é a autopreservação, mas a questão do reconhecimento 
dessa relação com os outros. Na filosofia hegeliana isso se mostrou na 
Revolução Francesa. Por isso, tantas expectativas com a Revolução. 

Marx depois, vai colocar que a Hegel entendeu a ideia do 
trabalho, e tornou-se a mediação a qual, o trabalho não vira apenas 
a mudança dentro da natureza, mas a própria mudança do mundo. 



178  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Com o trabalho fica possível o mundo da liberdade. Fica possível outro 
mundo: do ser humano. Segundo Marx, Hegel entendeu essa ontologia 
do trabalho e essa mudança estrutural com a qual o mundo deixa de 
ser reproduzido como o mundo natural e vira o mundo da liberdade. A 
liberdade não existe naturalmente, pois algo tem que ser feito.

Hegel encontrou esse contexto com a relação entre os escravos 
e os senhores. Que trabalhando e não apenas seguindo os próprios 
desejos naturais, mas sim, trabalhando seguindo os desejos dos outros, 
eles criam algo diferente na ideia do trabalho. Os escravos agora não 
estão apenas seguindo a natureza, mas mudando-a. 

Ele quer entender o que é essa fenomenologia, e como esse espírito 
aparece no mundo. Como é a questão desta consciência, deste processo 
na modernidade que chega até a nossa liberdade? Trabalhando para os 
senhores, não estão seguindo o mundo da natureza, eles estão seguindo 
as ideias dos senhores. Aqui o trabalho ganha esse aspecto individual e 
começa algo diferente. E mudando a natureza, aparece a possibilidade 
de um mundo diferente que Hegel acredita, que pode ser chamado da 
liberdade. A liberdade existe, essa é a conclusão da Fenomenologia do 
Espírito, mas não como algo natural, a liberdade não é dos animais. 

 Não se pode dizer que a liberdade se manifesta apenas na ética, 
como diria Kant. Ela está no ambiente do social e ele desde o início vai 
querer mostrar a liberdade fora dessa subjetividade, mas não como algo 
que ela está perdendo. Por isso uma outra subjetividade. Esse espírito 
é que vai incluir a questão do social e da liberdade no social. Hegel 
precisa então de um outro motivo, para essa metafísica da subjetividade, 
do algo que constitui e que inclua a política. A política é o mundo da 
liberdade, é o espaço onde ela se reconhece e se afirma. 

A liberdade é a diferença que faz o mundo moderno e o 
mundo da tradição. A tradição não se entende como a afirmação da 
liberdade, como uma possível constituição do mundo. Não se constitui 
nada, o mundo é eterno, até mesmo com o divino posteriormente. A 
modernidade criou uma outra dinâmica que a tradição não conheceu. 

A liberdade está ligada com o trabalho e ele cria a possibilidade da 
história, é ele que a constitui. É o mundo específico humano, que Hegel 
vai chamar de história. Os animais não têm a história. Para o filósofo, o 
mundo no sentido estrutural, só de evolução biológica não muda. Com 
o ser humano existe algo diferente com o trabalho. Com essa diferença 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 179  

social no fundo o mundo muda, ele vira o mundo da liberdade e não 
da natureza. A História é o ato do trabalho dos escravos, e portanto o 
trabalho deles é algo constitutivo da história. O constitutivo não é só 
ligado as questões de conhecer e de determinar a vontade particular. O 
constitutivo é algo no social. 

Para Hegel, essa é a estrutura do mundo. O mundo é, e não é. A 
estrutura do mundo é a contradição, que cria essa dinâmica e que cria o 
futuro uma possibilidade das mudanças.

Para Kant, na ética temos a autonomia que é a liberdade ou seja, 
na ética eu reconheço a liberdade. Mas a filosofia hegeliana quer mostrar 
que a liberdade é a estrutura do mundo, é o plano que se realiza neste 
mundo. Por isso ele trabalha com uma outra estrutura contraditória, 
em que o que existe ainda não se desenvolveu. E como acontece o 
desenvolvimento chegando até a afirmação da nossa liberdade, isso é a 
cena deste desenvolvimento ou a história.

A História não continua só com os escravos e com os senhores, 
a Revolução Francesa afirmou a liberdade e a igualdade e assim a ela 
mudou. Com cada um reconhecidos com tal, uma relação da identidade 
que se estabeleceu entre o particular e o geral, por isso a história 
terminou com a Revolução Francesa segundo Hegel. Ele nos mostra 
que a história é possível e ele liga com a filosofia. O tempo está em 
nós e não fora dele. Só os seres humanos têm história. Como a história 
criando essa dinâmica e esse horizonte onde realiza a liberdade, cria algo 
que podemos chamar da dominação? O que se realiza na história?

Hegel não entendeu a história como dominação, para ele a 
Revolução Francesa afirmou a liberdade. Na filosofia hegeliana essa é 
a última palavra da história e ela chega até a verdade do nosso mundo 
como seres livres, e que essa intersubjetividade, e a fraternidade 
anunciada na Revolução Francesa se realizou na história. 

	O particular e o concreto, têm que ser superados para afirmar 
a estrutura geral do espírito. O geral tem que vencer o particular. O 
sentido da história não é a contingência dos particularismos. Portanto, 
não se pode deixar o Estado depender dos indivíduos, pois o Estado é 
uma ideia muito maior, confrontando a ideia do Contrato moderno e 
dessas análises do Jusnaturalismo. 

O Estado não pode depender dos contratos e das pessoas. Ele 
é algo espiritual e cria o caminho da história e cria a possibilidade de 



180  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

afirmar o geral. A história é a cena da dominação. Enquanto Kant 
trabalha com uma diferença que não pode se superar entre o sujeito 
e o mundo, o qual o sujeito cria as condições só para conhecer, Hegel 
aparece com outra narrativa, de que o sujeito e o objeto se aproximam, 
o objeto e as coisas particulares, realizando algo dessa subjetividade do 
geral. 

O mundo vira a identidade entre o sujeito e o objeto. O 
mundo hoje é assim, a globalização é hegeliana, ele fez este anúncio. A 
globalização é a identidade, o mundo é uma racionalidade. Por isso o 
sentido de voltar para essas análises hegelianas para tentar entender algo 
mais. O mundo global é esse colonizado. A questão da colonização que 
Hegel articula falando sobre essa relação entre o particular e o geral, 
o particular ou as diferenças, ficam contaminadas, dominadas. como 
foi no caso dos gregos quando Platão coloca para nos aproximar do 
universal e afastar do particular. De uma certa maneira isso volta, a 
modernidade supera as diferenças, criando algo universal e essencial. 
Talvez esse seja o desafio para o futuro, em como afirmar o mundo das 
diferenças e Hegel nos ajuda a aproximar da verdade do nosso mundo 
moderno.

A teleologia marxiana: para além da metafísica hegeliana do 
Espírito

A filosofia hegeliana não chegou até a verdade do mundo 
moderno, para Marx. Hegel mostra o que é o mundo e o seu 
fundamento, Karl Marx está seguindo a teoria hegeliana, mas coloca 
que no final das contas não é a verdade o que o filósofo de Berlim revela, 
mas que se trata de uma certa ideologia, portanto uma consciência 
falsa.  “Até agora, os homens sempre tiveram ideias falsas a respeito de 
si mesmos, daquilo que são ou deveriam ser. Organizaram suas relações 
em função das representações que faziam de Deus, do homem normal 
etc. Esses produtos de seu cérebro cresceram a ponto de dominá-los 
completamente. Criadores, inclinaram-se diante de suas próprias 
criações. Livremos, pois, das quimeras, das ideias, dos dogmas, dos seres 
imaginários, sob o jugo dos quais eles se estiolam. Revoltemo-nos contra 
o domínio dessas ideias. Ensinemos os homens a trocar essas ilusões por 
pensamentos correspondentes à essência do homem, diz alguém, a ter 
para com elas uma atitude crítica, diz outro; a tirá-las da cabeça, diz o 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 181  

terceiro e a realidade atual desmoronará. (MARX, 2001, p. 3)
Marx entendeu com Kant que o mundo não é dado, mas ele é 

mediado por algo, pela subjetividade, diferentemente de como era para 
os gregos e para os cristãos. O mundo está sendo feito. E com Hegel, 
Marx vê que é algo no social que determina essa constituição. Porém 
Marx quer se livrar dessa espiritualidade, ainda quando ele fala sobre 
essa grandeza da ideia do trabalho, mas acredita em nada tem a ver 
com algo do espírito. A metafísica está no social e este constitui o nosso 
mundo ou o que tem que ser feito. E essa é a inspiração do comunismo. 
Marx quer entender qual o caminho procurar a razão. “Ao contrário da 
filosofia alemã, que desce do céu para a terra, aqui é da terra que se sobe 
para o céu. Em outras palavras, não partimos do que os homens dizem, 
imaginam e representam, tampouco do que eles são nas palavras, no 
pensamento, na imaginação e na representação dos outros, para depois 
chegar aos homens de carne e osso; mas partimos dos homens em sua 
atividade real.” (MARX, 2001, p. 19)

Os hegelianos não chegam longe nessa análise do social que 
cria as condições da liberdade e é o que Marx vai ler neste contexto. 
Portanto ele vai entender a relação entre os senhores e os escravos, no 
sentido da diferença entre a burguesia e o proletariado. Para Marx o 
trabalho constitui, assim ele vai concretizar a ideia da subjetividade 
falando sobre a classe operária. A vida ética ou a moralidade objetiva, 
supera a interioridade ética e é um caminho para uma exterioridade da 
razão. Tem de novo um caminho que passa pelo âmbito natural. 

Acerca da estrutura da moralidade objetiva temos a sociedade 
civil e o Estado. Hegel é o primeiro que dá um passo na discussão sobre 
a economia, ela não é mais o mundo do privado, mas é um contexto da 
realização das necessidades dos indivíduos, é, na sociedade civil, que ele 
pensa sobre uma reconciliação entre o individual e o geral. O Estado 
supera a miséria do mundo, segundo a teoria hegeliana, a economia e 
a sociedade civil e os problemas se resolvem pela entidade do Estado. 
O Estado é a última palavra da modernidade, essa unidade entre o 
particular e o universal, é reconhecida, com essa igualdade representada 
na Revolução Francesa. O aparecimento dessa identidade entre o 
particular e o geral é o que muda e determina a História. Com o Estado 
os seres humanos se tornam livres. Superamos a escravidão, os senhores 
foram catalizadores ajudando a história a acontecer, mas a história é 
o trabalho dos escravos, e o trabalho mudou o mundo. História é o 



182  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

resultado dos escravos.
Para Marx, atrás dessa razão que nos afirma, que chega até a 

liberdade, temos ainda os problemas sociais. Segundo Marx a política não 
é a última palavra da modernidade ou da história e que não podemos sair 
de uma estrutura que ainda fica com todos os problemas, com a miséria 
do mundo. Ele acredita que não pode criar um ambiente teleológico, 
em que tudo se supera e se realiza na política. Marx voltando-se para a 
sociedade civil, quer entender o fundo do mundo. Mas como pensar essa 
liberdade com tantos problemas na economia? “Não tem história, não 
tem desenvolvimento; ao contrário, são os homens que, desenvolvendo 
sua produção material e suas relações materiais, transformam, com a 
realidade que lhe é própria, seu pensamento e também os produtos do 
seu pensamento.” (MARX, 2001, p. 20) 

Karl Marx volta da política, para essa estrutura da sociedade 
civil para pensar a nossa liberdade e para entender o que é esse trabalho 
constitutivo hegeliano. Segundo ele, temos que ir para além do Estado, 
voltando para uma estrutura que não pode superar e esquecer tão rápido 
o que está no nosso cotidiano. Portanto temos que voltar da política para 
a economia. Marx concorda com Hegel, que o mundo é constituído 
pelos pressupostos da subjetividade, mas existe uma estrutura social, 
mas que não é articulada pelo espírito. 

Neste contexto entre os senhores e os escravos, aparece o trabalho, 
que muda o mundo que nos abre para a história. Marx seguindo essa 
discussão, vai analisar o trabalho, chegando até a classe operária, 
voltando também para a economia. “Pode-se distinguir os homens 
dos animais pela consciência, pela religião e por tudo o que mais se 
queira. Mas eles próprios começam a se distinguir dos animais logo que 
começam a produzir seus meios de existência, e esse passo à frente é a 
própria consequência de sua organização corporal. Ao produzirem sues 
meios de existência, os homens produzem indiretamente sua própria 
vida material.” (MARX, 2001, p. 11) 

Seguindo as análises de Marx e Engels, na Ideologia Alemã, 
mesmo animado pelas discussões da filosofia hegeliana com uma certa 
perspectiva social, Marx concretiza essa subjetividade chegando até 
a classe operária. Hegel iluminou o caminho, pôde ser entendido e 
possibilitar as mudanças. O mundo é feito pelo próprio social, e não por 
uma subjetividade anônima, o mundo não é dado, mas sim constituído. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 183  

O que no social nos ajuda para mudar o mundo e como entender esse 
o social que constitui? Marx quer se livrar dessa metafisica hegeliana, 
do espírito. O mundo é ontológico, mas nessa perspectiva do trabalho. 

A subjetividade nova do mundo é a classe operária para Marx. 
O que seria então essa subjetividade social que constitui o mundo é o 
início das discussões e o  que significa então o trabalho ligado a classe 
operária que é esse trabalho constitutivo. E então, o que mudar, para o 
mundo da miséria mudar?  

Para Marx, no fundo da modernidade está então uma estrutura 
econômica, ou o capitalismo. Enquanto a economia para os gregos está 
no privado, ela entra para os modernos no público. E Marx, entende 
que é uma nova relação entre os novos senhores e escravos, ou seja, 
entre a burguesia e a classe operária. Marx assim, superando as análises 
de Hegel, entendeu o capitalismo como a estrutura da modernidade, 
ligado ao trabalho constitutivo da classe operária. Como mudar as 
condições do trabalho e como mudar as condições da economia para 
realizar a liberdade, é para Marx o que afirma a nossa liberdade.

Entender a estrutura da modernidade e o que é essa razão agora 
moderna. Para Marx, ela pode só ser ligada com a economia porque ela 
é a irracionalidade do mundo moderno. A razão não se realizou como 
Hegel pensava, ela talvez tenha sido um projeto, mas Marx acredita que 
é algo dentro da economia, mudar as estruturas econômicas. 

Marx está seguindo essa linha do social que está constituindo, 
porém, a análise hegeliana é ideologia. A ideologia para Marx é uma 
consciência falsa, quer dizer, Hegel não chegou até a verdade do nosso 
mundo, até os últimos pressupostos e é o caminho que Marx vai 
continuar, entender essa crítica da ideologia e a verdade então do nosso 
mundo. 

Marx então aparece se perguntando o que aconteceu com a 
Revolução Francesa, pensando que ela ainda não revolucionou a fonte 
de todas as alienações e a economia. “Em alguma passagem de suas 
obras, Hegel comenta que todos os grandes fatos e todos os grandes 
personagens da história mundial são encenados, por assim dizer, duas 
vezes. Ele se esqueceu de acrescentar: a primeira vez como tragédia, a 
segunda como farsa.” (MARX, 2011, p. 25)

Marx acredita que o limite da emancipação burguesa é a própria 
política, a última palavra do capitalismo talvez tenha sido a política. 



184  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

A pergunta ainda fica aberta, de como seguir o projeto e radicalizar 
essa emancipação. A revolução Francesa não é a última resposta para 
a pergunta sobre a nossa liberdade. A perspectiva de Marx da filosofia 
seguindo o caminho do idealismo alemão sobre a grandeza do trabalho, 
seguindo Hegel, coloca que o idealismo entendeu a estrutura do mundo 
melhor que o materialismo, cuja falha é captar o objeto sob a forma do 
objeto e não como uma atividade humana, assim como pensavam os 
gregos, no final das contas. 

Se dedicaram ao objetivo, mas não entenderam que pensa-lo 
inclui algo da subjetividade da nossa atividade cognitiva. Pensar que 
por trás do dado, do objetivo, existe algo que poderia ser a fonte de 
mudança estrutural do mundo. Marx mostra as alternativas para pensar 
que sistema quer afinal de contas parar. A nossa vida está no sistema, 
fora disso não há nada, ficando difícil até se abrir desse positivismo e 
pensar os pressupostos, como ensinou o idealismo. Atras do mundo 
objetivo, do dado, que poderia ser uma fonte de mudanças estrutural, 
Marx vai incluir na própria análise do que é o mundo, o que é objetivo, 
chegando até os resultados concretos desta pesquisa. É onde então 
aparece a classe operária, que é a consequência dessa análise sobre a 
subjetividade que constitui.   

Marx entendeu essa ideia de algo que constitui, e ele pôde 
aparecer na frente da classe operária e dizer o trabalho constitui e que 
as mudanças podem mudar o mundo. Marx segue o idealismo até certo 
ponto, superando este aspecto do abstrato, concretizando as coisas. 
Pensando dentro desse positivismo, do dado, esquecendo as condições 
da constituição dos pressupostos. 

E essa análise dos pressupostos nos leva até as consequências até 
o direito. Pois se não existem os pressupostos indicados neste caminho, 
não se consegue sair do direito, não é possível chegar até a ética. O que 
seria essa ética no contexto em que nem podemos falar dos pressupostos, 
ou de uma possível confrontação com o positivismo jurídico inclusive.

O recado de Marx para a classe operária é simples: o mundo é 
constituído, e pensar o mundo como dado são os sinais da ideologia. 
Naquele momento, em que a classe operária se confronta com as 
fábricas, com as máquinas pensando que elas são a fonte do mal e da 
miséria. A ideologia é o fetichismo no nosso pensamento, é algo dado, 
sem entender as condições da constituição. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 185  

Dessa pergunta que vem do idealismo alemão, ele pensa como 
concretizar este caminho e coloca a classe operária. Resolvendo essa 
pergunta sobre a constituição do mundo dentro da economia, porque 
ela mostra a miséria do mundo. Marx pensa a classe operária como o 
sujeito constitutivo. 

Pensar no que aconteceu na URSS, com Stalin falando sobre 
Marx, não reconhecemos nada do idealismo, é o puro materialismo 
onde não se vê o papel constitutivo de uma subjetividade viva da classe 
operária. O comunismo não afirmou a classe operária. Desligar Marx 
da sua filosofia é exatamente perceber a experiencia do stalinismo com 
o positivismo.

Ainda podemos defender um certo motivo marxista, mesmo 
sem se dedicar as questões do trabalho? Marx vê a economia não como 
um cientista, mas como um filósofo entendendo os pressupostos, 
reconstruindo a estrutura da economia. Dentro do contexto do 
idealismo, entendemos que a natureza não revela a possibilidade 
humana e a liberdade. O ser humano tem a história como a perspectiva 
da própria constituição. Quem somos nós? Fica claro em Marx, só 
entendendo os pressupostos e talvez entendendo este caminho da 
mudança. O problema que Marx percebe é que esta criação ainda não 
se realizou. Porque o trabalho foi até agora a condição da alienação, 
ou seja, em lugar de se realizar se distancia e aliena nessa relação com a 
própria possibilidade. 

Marx segue um caminho histórico que ninguém analisa, do 
que acontece no próprio trabalho? Para Marx, as formas da produção 
modernas, mudam a perspectiva da história, pois já mostram as 
condições de produção social. 

A condições de produção social e a apropriação privada, ou 
mesmo a relação entre a burguesia a classe operária, já demostra que 
as condições de alienação estão dentro do próprio trabalho. Não se 
trabalha mais no sentido da produção dos valores de uso das coisas, 
trocando com outras, já aparece uma mediação do trabalho ligado ao 
mercado, aos valores de troca.  

Hegel também vai entender de uma certa maneira este caminho, 
como este avanço do abstrato e como se afasta do contexto dos valores 
de uso do concreto, indo para uma perspectiva da mudança estrutural 
do trabalho. Como o trabalho virou uma categoria capitalista. Como 



186  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

nos afastamos dessa vida concreta com uma mediação mercantil. A 
vida tornou-se virtual já no início da modernidade, o abstrato avança 
e é o que Marx percebe. A alienação está portanto, dentro do próprio 
trabalho. Assim Marx chega até as consequências: mudar, ou seja, 
superar as condições da propriedade privada. 

Marx está criticando a economia capitalista, ele critica a 
alienação. Superar as condições da propriedade privada, significa 
afirmar as novas formas do social e nesse contexto, a revolução pode 
ser a alternativa para superação da propriedade privada. Na antiguidade 
por exemplo, não vê essa alienação. Segundo Aristóteles, os escravos 
nem chegam até a articulação do mundo público e político. E aqui 
Marx vê a característica universal da classe operária, que é uma classe 
histórica, particular e que pode liberar o ser humano da alienação. A 
classe operária é a única classe que não cria os próprios escravos. E ela 
mudando as condições, ela pode mudar o mundo e a história. “Toda 
historiografia deve partir dessas bases naturais e de sua transformação 
pela ação dos homens, no curso da história.” (MARX, 2001, p. 10)

Isso criou muito otimismo naquela época, talvez o mundo tenha 
mudado de uma certa maneira, mas o sistema é forte e ele integrou as 
alternativas. A classe operária não aparece como crítica. Não se observa 
a classe operária nas ruas, os sindicatos se fechando para os imigrantes, 
como os intrusos por exemplo. 

A questão é como pensar uma nova abertura, não necessariamente 
ligada só com a ideia do trabalho, talvez, com as condições de interação, 
como sugere Habermas. 

Sobre a estrutura da economia, Marx distingue as forças 
produtivas e as relações de produção, mediadas pelo mercado, pela 
tecnologia. Essa relação entre sujeito e objeto, são para Marx as relações 
de produção. Marx chega até essa subjetividade geral. Para Marx a 
estrutura da modernidade é a confrontação do capital versus trabalho 
ou da produção social. “A maneira como os indivíduos manifestam 
sua vida reflete o que eles são. O que eles são coincide, pois, com sua 
produção, isto é, tanto com o que eles produzem quanto com a maneira 
como produzem. O que os indivíduos são depende, portanto, das 
condições materiais de sua produção.” (MARX, 2001, p. 11) 

No fundo da modernidade existe essa relação. O capitalismo 
está sendo baseado numa crise, pois ele não cria as condições de uma 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 187  

afirmação geral. Ele recria os próprios escravos. A relação entre o capital 
e o trabalho é uma relação do conflito no fundo da modernidade. Então 
como pensar a liberdade e para quem? Como pensar a democracia e 
como podemos verificar uma relação simétrica? O que existe é uma 
assimetria entre o capital e o trabalho. Isso é o que está no fundo da 
modernidade para Marx. Ela não é a fonte para realizar nem a liberdade 
e nem a democracia. 

O capitalismo não se questiona sobre as questões da própria 
constituição, o sistema tem que sobreviver, não existe algo além, o 
sistema integrou inclusive a classe operária. As relações entre os sujeitos 
sociais ficaram reificadas. Pensar a abertura, inclusive contra esse 
positivismo, parece um projeto sem saída. Mas talvez pode ser algo que 
ainda pode nos reencontrar. A relação entre os seres humanos tornou-
se uma relação entre coisas, cada uma no seu lugar, da reprodução do 
sistema sem a abertura para a possibilidade da mudança estrutural. 

Com o capitalismo a história parou, ninguém vê algo novo no 
mundo, o capitalismo precisa simular as coisas novas. No fundo nada 
pode mudar, a última fase do capitalismo é a simulação. A questão é 
como enfrentar o capitalismo, e ainda mais até as últimas consequências, 
ligado ao neoliberalismo. Hegel possibilitou uma análise com um certo 
otimismo, com uma esperança sobre o mundo que afirmar e liberar as 
pessoas. 

Parece que o capitalismo é a última palavra da história, é uma 
nova metafísica. Acaba de uma certa maneira com essa dinâmica da 
constituição, o sistema se fecha, não existe mais subjetividade fora do 
sistema, não existe nada fora do capitalismo. E então como pensar 
uma outra dinâmica, o mundo virou uma nova metafísica, mas com os 
pressupostos econômicos agora.

Como as condições do trabalho podem chegar até uma certa 
liberdade? Mas não aconteceu. O comunismo também não realizou 
a liberdade, ele reificou o mundo de uma outra maneira, o mundo 
virou estático, um novo direito se fechando, a classe operária nunca se 
afirmou como constitutiva no comunismo. Então o partido, a estrutura 
privilegiada, as novas estruturas do poder, e nada da economia que Marx 
está afirmando. O comunismo virou uma outra metafísica, uma outra 
estática do mundo. Parou com essa outra dinâmica anunciada, talvez 
no projeto marxista. O comunismo não realizou o próprio projeto 



188  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

marxista. Não criou uma dinâmica para a afirmação do trabalho e da 
classe operária. O projeto se perdeu, de uma certa maneira.

O sistema ainda não mudou, poderíamos dizer a crítica do 
fetichismo seria capaz de repensar o capitalismo e a história. Essa 
reificação, essa metafisica da presença, e reprovar o que esse fetichismo 
acompanha a história do ser humano. Talvez essa crítica do fetichismo 
seria uma abertura para um mundo novo, para um mundo diferente. 
Neste ponto o projeto marxista ainda está vivo.

A crítica benjaminiana à crença do progresso: a ruptura 
messiânica

Benjamin ataca a ideologia do progresso em todos os seus 
componentes: o evolucionismo darwinista, o determinismo de tipo 
científico-natural, o otimismo cego – dogma da vitória “inevitável” 
do partido – e a convicção de “nadar no sentido da corrente” (o 
desenvolvimento técnico). Em uma palavra, a crença confortável 
em um progresso automático, contínuo, infinito, fundado na 
acumulação quantitativa, no desenvolvimento das forças produtivas 
e no crescimento da dominação sobre a natureza. Ele crê descobrir 
por detrás de tais manifestações múltiplas um fio condutor que 
submete a uma crítica radical: a concepção homogênea, vazia e 
mecânica (como um movimento de relojoaria) do tempo histórico.  
(LÖWY, 2002, p. 205).

Contra a visão linear, contínua, acumulativa e progressiva – 
quantitativa – que converge para uma ideologia do progresso, Benjamin 
opõe uma percepção qualitativa de ruptura messiânica da continuidade. 
Segundo Michael Löwy, “a formulação mais espantosa e radical da nova 
filosofia da história – marxista e messiânica – de Walter Benjamin se 
encontra, indubitavelmente, nas Thèses sur le concept d’histoire, de 1940, 
um dos documentos mais importantes do pensamento revolucionário 
desde as Teses sobre Feuerbach, de 1845” (LÖWY, 2002, p. 203 - 205).

Walter Benjamin critica a sociedade burguesa e da tecnologia, 
ele é um crítico radical ao continuísmo da história e dessa ideia sem fim 
do progresso. Para ele o movimento entre o passado e presente podem 
ser um freio para a barbárie promovida pela continuidade histórica. Ele 
utiliza-se dos conceitos de redenção e rememoração a fim de restaurar a 
história como reparação das injustiças sociais. “Salvar a história da sua 
continuidade significa operar um instante dialético e destrutivo dela 
mesma, sem separações.” (CANTINHO, 2011, p. 177-195) 

Ele busca definir sua concepção acerca do materialismo histórico 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 189  

e desenvolve sua própria teoria materialista da história. Criticando por 
um lado a concepção historicista, mas também se posicionando contra 
as crenças do marxismo da II Internacional, que segundo ele possuía 
uma leitura positivista e darwinista da história, presas ao entusiasmo 
do progresso e da técnica. De acordo com Michael Löwy (2002), ele 
“ataca o marxismo social-democrata” e tenta “aprofundar e radicalizar a 
oposição entre marxismo e as filosofias burguesas da história” ao passo 
que tenta “aguçar seu potencial revolucionário e elevar-lhe o conteúdo 
crítico”. (LOWY, 2002, p. 202), portanto, Benjamin se coloca em 
sentido oposto ao da história dos vencedores. 

 Ele vê a miséria no mundo e percebe como o marxismo ficou 
preso nessa teleologia, qual seja que as práticas justificam a violência. 
Ele pensa, então qual o sentido da história se não for o aqui e o agora. 
Seria, então, sofrer para quem sabe no futuro realizar a liberdade?   

Na própria U.R.S.S. ele também não viu algo de bom acontecer, 
apenas muito sofrimento do povo soviético. Benjamin se confronta 
com os problemas, com o fascismo na Europa. Benjamin, tem como 
proposta não pensar o futuro, mas repensar o passado, “A história é 
objeto de uma construção cujo lugar não é o tempo homogêneo e vazio, 
mas um tempo saturado de ‘agoras’.” (BENJAMIN, 2008, p. 229).  

Benjamin está seguindo esta inspiração marxista, mas acreditando 
que o caminho é político e não econômico, defrontando as perspectivas 
de Hegel e Marx, em que ambos se mantêm presos nessas análises 
teleológicas. Se por um lado, a filosofia hegeliana que apresenta uma 
linha de desenvolvimento histórico, como uma filosofia do progresso 
na consciência da liberdade, cujo “O Estado, como realidade em ato de 
vontade substancial, realidade que esta adquire na consciência particular 
de si universalizada, é o racional em si e para si: esta unidade substancial 
é um fim próprio absoluto, imóvel, nele a liberdade obtém o seu valor 
supremo, e assim este último fim possui um direito soberano perante os 
indivíduos que em serem membros do Estado têm o seu mais elevado 
dever.” (HEGEL, 1986, p. 201).

E Benjamin vê isso como um problema nessa finalidade que 
determina a liberdade e a política. Problematiza sobre o progressismo 
linear e considera a sociedade burguesa, como sendo um recuo sob a 
perspectiva moral e humana, em relação as comunidades do passado, 
sobretudo a quantificação da vida e ao declínio dos valores de ordem 



190  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

social, religiosa, cultural e ética, do progresso material sem alma. “A 
cultura aparece aí como um dado coisificado. Sua história não seria 
nada além da reunião de coisas memoráveis que se acumularam na 
consciência dos homens sem nenhuma experiência autêntica, isto é, 
política.” (BENJAMIN, 1973, p. 102).   

Para ele “articular historicamente o passado não significa 
conhecê-lo como ele de fato foi. Significa apropriar-se historicamente 
de uma reminiscência, tal como ela relampeja no momento de um 
perigo. Cabe ao materialismo histórico fixar uma imagem do passado, 
como ela se apresenta, no momento do perigo, ao sujeito histórico, sem 
que ela tenha consciência disso” (BENJAMIN, 1985, p. 224)

Benjamin critica o historicismo, dizendo que articular o passado 
e não conhecer como foi de fato (conforme o historicismo defende 
eventos passados de forma estática) articula um tempo linear que pode 
preencher a seu gosto as lacunas desse tempo homogêneo e vazio. 
Como apresentado na Tese 16 e na Tese 17 “o historicista apresenta a 
imagem “eterna” do passado.”  (BENJAMIN, 1985, p. 230-231) e em 
seguida: “o historicismo culmina legitimamente na história universal, 
não tem armação teórica. Seu procedimento é aditivo. Ela utiliza a 
massa dos fatos para com ele preencher o tempo homogêneo e vazio.” 
(BENJAMIN, 1985, p. 230-231)

Por outro, Marx não liga a liberdade com um telos do político, 
mas com o avanço na economia. “Ao mesmo tempo, os giros expositivos 
são de nítida inspiração hegeliana, o que denuncia o apego marxiano 
à dialética e o esforço do progresso no sentido de sua reelaboração 
materialista. Enquanto este esforço não se última, mantém-se o 
comunismo concebido como escatologia e a história aparece direcionada 
por uma teleologia, por um finalismo redentor. Mantém-se a dimensão 
ética procedente da razão prática de Kant. Crítica do capitalismo e 
perspectiva socialista encontram-se na justificação nos princípios éticos 
da emancipação da humanidade enquanto entidade suprema para os 
indivíduos humanos.” (MARX, ENGELS 2001, p. XV)

Benjamin até a década de 1920, permanece ainda dentro desse 
pensamento marxista sobretudo na teoria da consciência de classe 
e do materialismo histórico, mas posteriormente busca definir sua 
própria concepção da história. Pensando as implicações, Benjamin 
está criticando essa articulação econômica em Marx, dizendo que a 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 191  

economia está exatamente se voltando para a teleologia. O que aparece 
é o aqui e agora nas revoluções, as vítimas, mas que no final das contas 
vai realizar algo no futuro. 

Walter Benjamin seguindo Marx com a inspiração de um mundo 
justo, percebe que a questão não é só econômica, já que com ela não 
chega então a lugar nenhum. Hoje a classe operária está reproduzindo 
o sistema, trabalhando. Não existe mais essa análise hegeliana ou depois 
de Marx em que o trabalho cria as expectativas da crítica da razão ou das 
mudanças. Marx inspirou o comunismo e uma parte do mundo mudou, 
mas também ficou preso nessa metafísica da teleologia. “Em oposição às 
variantes evolucionistas comuns ao marxismo, Benjamin não concebe a 
revolução proletária como resultado “natural” ou inevitável do progresso 
econômico ou técnico, mas como a interrupção crítica de uma evolução 
que leva à catástrofe.”  (LÖWY, 2020, p. 99)

Benjamin concebe que “o materialista histórico não pode 
renunciar ao conceito de um presente que não é transição, mas para no 
tempo e se imobiliza. Porque esse conceito define exatamente aquele 
presente em que ele mesmo escreve a história”. (BENJAMIN, 2008, p. 
230). A história, para Benjamin não é a cena do progresso e o tempo 
não é linear. “Ele é um crítico revolucionário da filosofia do progresso, 
um adversário marxista do ‘progressismo’, um nostálgico do passado 
que sonha com o futuro, um romântico partidário do materialismo.” 
(LÖWY, 2005, p. 14).

Benjamin se questiona sobre o que seria a história da economia 
vitoriosa que pisa em cima das vítimas, então. A história é das vítimas, 
do particular que nunca aparece, pois, a história sempre acaba sendo 
dos vencedores e são eles que a escrevem, “Precisamos construir um 
conceito de história que corresponda a essa verdade. Nesse sentido, 
percebemos que nossa tarefa é originar um verdadeiro estado de exceção; 
com isso, nossa posição ficará mais forte na luta contra o fascismo.” 
(BENJAMIN, 2008, p. 226).

Para ele, temos que voltar para o passado em nome das vítimas 
e das injustiças que elas sofreram. O messiânico é essa abertura ao 
passado, ou seja, uma abertura para a memória. “A teologia, como 
memória das vítimas e esperança de redenção, não é para Benjamin um 
fim em si, a contemplação mística da divindade; ela está a serviço da 
luta dos oprimidos.” (LÖWY, 2020, p. 105).



192  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

É preciso pensar para além dessas práticas presas a esta identidade 
econômica, as quais colonizam as nossas vidas em detrimento de uma 
efetiva pluralidade de participação dos cidadãos nas esferas de decisão. 
“A alternativa que ele propõe é simultaneamente histórica e política, de 
modo inseparável. Tal supõe, com efeito, que cada momento histórico 
possui potencialidades revolucionárias. No interior de tal hipótese, a 
concepção aberta de história como práxis humana, rica de possibilidades 
inesperadas e capaz de produzir a novidade, se opõe a todo tipo de 
doutrina teológica que confia às leis da história ou na acumulação 
gradual de reforma ao longo do caminho tranquilizador do progresso 
infinito.” (LÖWY, 2020, p. 107).

Conclusão

Apenas as mudanças econômicas não articulam a inclusão social, 
ou a participação das pessoas no espaço público e da nossa liberdade. 
É necessário repensar o próprio modelo o qual ficamos presos nessa 
reificação, e nessa atuação no ambiente da economia e não no ambiente 
da política. Sobretudo, voltar para a política, mas sem essa teleologia 
que contamina e apaga as dramáticas particulares em nome de algo que 
talvez nunca vá chegar. 

Com vistas na solução desse impasse, a construção de um sistema 
com essa inspiração hegeliana, contribuiria, então, para a afirmação 
de certo reconhecimento, que o Outro, fosse compreendido em sua 
alteridade. O avanço do social é a realização do geral, e este é uma 
metáfora dessa liberdade da qual estamos livres no mundo presente. 
Quem está sendo hoje afirmado neste espaço social, se o que vimos 
é uma exclusão das minorias, e sem reconhecimento? Portanto este 
recado hegeliano ainda é atual. A liberdade constitui o mundo, e não é 
um mundo dado em que as nossas escolhas ficam determinadas que é 
o seu espaço.

Contudo, reconhecendo que a liberdade é um ato ontológico, 
(nesse sentido ela cria o mundo e as coisas), ela não está em um mundo 
dado e o que resta é apenas se posicionar. É necessário voltar para a 
memória e enxergar a catástrofe da vida moderna impedida pela crença 
geral do progresso e da história dos vencedores na sociedade, como 
saída para a possibilidade da liberdade. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 193  

Referências 

BENJAMIN, Walter. História e Coleccionismo: Edward Fuchs. In: 
BENJAMIN, Walter.Discursos interrompidos. Madrid: Taurus, 1973, 
p. 87-135.

BENJAMIN, Walter. As teses sobre o conceito da história. In: 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre 
literatura e história da cultura. 3. ed. São Paulo: Brasiliense,  1985, p. 
222-232. [Obras Escolhidas, v. 1]

BENJAMIN, Walter. Crítica da violência: crítica do poder. In: 
BENJAMIN, Walter. Documentos de cultura, documentos de 
barbárie. São Paulo: Cultrix, 1986.

CANTINHO, João Maria. Walter Benjamin: a história 
messiaânica contra a visão do progresso. Revista Philosophica, 37, 
Lisboa, 2011, p.177 – 195. Disponível em https://repositorio.
ul.pt/bitstream/10451/24245/1/Maria%20Jo%C3%A3o%20
Cantinho%20177-195.pdf  

HEGEL, G.W.F. Fenomenologia do espírito. 2. ed. Petrópolis, RJ.: 
Vozes; Bragança Paulista, SP.: Universidade São Francisco, 2003.

HEGEL, G.W.F. Princípios da filosofia do direito. Lisboa: 
Guimarães, 1986.

LÖWY, Michael. A filosofia da história de Walter Benjamin. 
Estudos Avançados. São Paulo, SP: Instituto de Estudos Avançados 
da Universidade de São Paulo (IEA-USP), v. 16, n. 45, 2002, pp. 
199-206. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/eav/article/
view/9877 

LÖWY, Michael. A estrela da manhã: Surrealismo e Marxismo. 
Tradução de Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2002.

LÖWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incêndio: uma leitura 
das teses “sobre o conceito de história”. Tradução de Wanda Nogueira 
Caldeira Brant, Jeanne Marie Gagnebin, Marcos Lutz Müller. São 
Paulo: Boitempo, 2005.

LÖWY, Michael. A revolução é o freio de emergência: ensaios sobre 
Walter Benjamin. Tradução de Paolo Colosso. São Paulo: Autonomia 

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


194  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Literária, 2019.

LÖWY, Michael. Walter Benjamin: barbárie e memória ética. In: 
______ Obras escolhidas: pessimismo revolucionário: o marxismo 
romântico de Walter Benjamin. Tradução por Ricardo Timm de 
Souza. Porto Alegre: Zouk, 2020.

MARCUSE, Herbert. Razão e revolução: Hegel e o advento da teoria 
social. Tradução de Marília Barroso. 4ª ed - Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1978.

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. Lisboa: 
Presença, 1956.

MARX, Karl. Para a questão judaica. Lisboa: Avante, 1997.

MARX, Karl. O 18 de Brumário de Luiz Bonaparte. Tradução de 
Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2011.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. Tradução de 
Luis Cláudio de Castro e Costa. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

MILOVIC, Miroslav. Comunidade da diferença. Rio de Janeiro: 
Unijaí, 2004.

MILOVIC, Miroslav. Política e metafísica. São Paulo: Max Limonad, 
2017.

RODRIGUES, Maria; HANS, Harden. Lições sobre a filosofia 
da História. Tradução de Luis Cláudio de Castro e Costa. Brasília: 
Editora da UnB, 1999.

SILVA, Luiz Henrique Vieira da. O Desejo e seu Outro. Estudos 
Hegelianos. ano 6, n. 10, 2009, p. 47-59. Disponível em https://
www.Hegelbrasil.org/Reh10/luis.pdf 

WEFFORT, Francisco C..Os clássicos da política: Burke, Kant, 
Hegel, Tocqueville, Stuart Mill, Marx. 7.ed. São Paulo: Ática. [v. 2], 
1998.

about:blank
about:blank


12

ANÁLISE DAS PRINCIPAIS REPERCUSSÕES 
SOCIOJURÍDICAS NOS ATOS 

ADMINISTRATIVOS RELACIONADOS AO 
COMBATE À PANDEMIA DA COVID-19 NO 

BRASIL

Daniel Soares de Araujo1 
Universidade Federal de Campina Grande, Sousa, PB, Brasil.

Nalckson Vinicius Diniz Silva2 
Universidade Federal de Campina Grande, Sousa, PB, Brasil.

Paulo Dalécio Félix Monteiro3 
Universidade Federal de Campina Grande, Sousa, PB, Brasil.

Introdução

Os princípios basilares norteadores da administração pública, 
tais como moralidade, publicidade, impessoalidade, 

legalidade e eficiência, aos quais objetivam que o Estado consiga prestar 
serviços para o bem comum com bom desempenho, sendo que as receitas 
do país tenham a melhor eficácia possível. Sob esse viés, é fundamental 
partir do pressuposto de que em momentos de excepcionalidade, como 
foi o auge da pandemia, a Administração Pública continue exercendo 
suas funções dentro de certos limites éticos, portanto, segundo os 
princípios e as normas do ordenamento pátrio. Nos casos em que o 
agente público, na condição de agente, se utilize das verbas públicas 

1	 Graduando no Curso de Direito da Universidade Federal de Campina Grande.
2	 Graduando no Curso de Direito da Universidade Federal de Campina Grande.
3	 Graduando no Curso de Direito da Universidade Federal de Campina Grande.



196  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

de maneira a prejudicar a administração ou aos seus geridos, deve 
ser responsabilizado, o que pode acontecer em três distintas esferas: 
administrativa, penal e civil.

Nesse sentido, buscando expor o desempenho dos agentes 
públicos, mantenedores da máquina estatal, no período da pandemia 
da covid-19 e sua responsabilização administrativa frente à sociedade, as 
principais medidas de grande relevância serão apontadas e esclarecidas.

Por conseguinte, o termo responsabilidade, em sentido estrito, 
tem a nuance de possuir diversos sentidos, de acordo com sua origem 
etimológica deriva-se do latim respondere, no qual alguém responde por 
algo ou coisa, demonstrando assim como é necessário a responsabilização 
em decorrência de atos danosos à sociedade.

A exemplo disto, os autores Eduardo Cambi e Letícia de 
Andrade Porto relatam que, o Poder Judiciário “não pode substituir 
o juízo de conveniência e de oportunidade da competência do agente 
público, mas possui o dever de fiscalizar se os atos discricionários estão 
de acordo com a Constituição [...]” (CAMBI; PORTO, 2020). Diversas 
vezes durante a pandemia foram cometidos atos em detrimento da 
administração pública, e por isso cabe ao poder-dever do Estado impor 
a responsabilização aos agentes envolvidos.

No que se refere à responsabilidade individual ou plúrima: a 
responsabilidade imputada a um indivíduo, ou seja, individual ou a 
responsabilidade atribuída a mais de um agente, ou seja, plúrima.

Em conseguinte, a responsabilidade subjetiva: o dever de 
indenizar está ligado à demonstração do dano e da culpa em amplo 
sentido do agente. Institui o Código Civil em seu art. 186.4

Nesse liame, para o dolo, o agente tem a vontade livre e 
consciente de causar o dano. No dolo direto o agente quer o resultado 
e no eventual apesar de não querer diretamente o resultado, assume o 
risco de produzi-lo.

Em virtude disso, na responsabilidade administrativa é gerada 
a partir de atos ilícitos administrativos tipificados na Lei no 8.112/90, 
na qual discorre o regime jurídico dos servidores públicos civis da 
União, das autarquias e das fundações públicas federais. Sendo assim, 

4	 “Art. 186. Aquele que, por ação ou omissão voluntária, negligência ou imprudência, violar 
direito e causar dano a outrem, ainda que exclusivamente moral, comete ato ilícito” (CÓDIGO 
CIVIL, 2002, itálico nosso).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 197  

a responsabilização dita a atuação do servidor público por meio de 
sanções feitas em advertência, suspensão e demissão.

Responsabilidade e o governo federal na pandemia de 
Covid-19

Tratando do que seria a responsabilidade isolada, o texto 
do art. 124 da Lei n° 8.112/1990 é claro e direto, havendo ação ou 
omissão do agente no exercício de seu cargo, abre a possibilidade de 
responsabilização.5 Já a nova lei de Improbidade - Lei n° 14.230/21 
-estabelece em seu primeiro artigo que serão punidos os agentes que têm 
a “vontade livre e consciente de alcançar o resultado ilícito tipificado nos 
arts. 9, 10 e 11, não bastando a voluntariedade do agente”. Portanto, 
fica evidente que a responsabilização por improbidade administrativa 
na referida lei requer o dolo do agente em cometer o ilícito ou imoral.

Nesse sentido, a Comissão Parlamentar de Inquérito - CPI - 
foi instaurada a fim de investigar principalmente as ações e omissões 
do Governo Federal, seus agentes de maior destaque e com ativa 
participação no enfrentamento da Pandemia da Covid-19 no Brasil, 
sendo essa a principal fonte de dados para a presente pesquisa.

Posicionamento ideológico como determinante na má 
gestão da crise

Segundo Martin McKee6, mesmo os países tidos como grandes 
potências mundiais consideradas aptas a lidar com um possível cenário 
pandêmico, tal como os Estados Unidos da América, tiveram grandes 
baixas quando comparadas com outros países. 

Ao lidarem de fato com a crise, os governos da Rússia, Estados 
Unidos, Venezuela, Brasil, que contam com governanças carregadas 
de mecanismos próprios de lideranças populistas, agravaram a crise 
em seus países. Dentre as ações tomadas, foi apontado por McKee 
a existência de um padrão: “ 1) culpar os outsiders e as vítimas, 2) 

5	 Art. 124. A responsabilidade civil-administrativa resulta de ato omissivo ou comissivo praticado 
no desempenho do cargo ou função” (CÓDIGO CIVIL, 2002, itálico nosso).

6	 Ver MCKEE, Martin et al. “Are Populist Leaders Creating the Conditions for the 
Spread of COVID-19?”. International Journal of Health Policy and Management, v. 10, 
n. 8, 2021, pp. 511-515.



198  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

desprezar e enfraquecer as instituições democráticas, 3) promover o 
negacionismo e 4) lançar suspeitas sobre as “elites”, supostas “inimigas 
do povo”, especialmente a imprensa e os especialistas”.

Foi evidenciado que esse tipo de postura, ao passo que agrava a 
crise, fomenta ainda mais o populismo, visto que a emergência amplia 
os elementos centrais para a continuidade desse tipo de governo, como 
a crise financeira e a disseminação de informações falsas.

A CPI apurou que havia um organizado mecanismo de produção 
e disseminação de fake news dividido em núcleos, que se fragmentam 
ainda em influenciadores sociais, os veículos de mídia organizados e 
os perfis anônimos. Dentre os influenciadores destaque para as figuras 
ligadas diretamente ao Ex-Presidente Bolsonaro, como sua esposa 
Michele Bolsonaro e seus filhos, Carlos, Eduardo e Flávio. 

Reiteradas vezes Jair Messias, por meio de lives e postagens no 
Facebook, Twitter e Instagram, disseminou o chamado tratamento 
precoce, que foi cientificamente comprovado não surtir efeito algum. 
Promovendo a utilização de medicamentos como Hidroxicloroquina e 
Ivermectina como fundamentais no tratamento da Covid, mesmo após 
comprovação que são ineficazes. É importante frisar que tal postura 
não somente é conduta completamente imoral para um gestor público, 
como também um ilícito penal, tipificado no art. 286 do Código penal7.

Durante uma coletiva de imprensa, no mês de março de 2020, 
Bolsonaro sem comprovação científica alguma afirmou: “Hoje temos 
informações, por ser um clima mais tropical, estamos aí praticamente 
no final, ou já acabou aí, o verão, e o vírus não se propaga com essa 
velocidade em climas quentes como o nosso”. 

Tal postura não condiz com os princípios morais e éticos da 
Administração Pública8, o que evidencia o descaso do gestor público 
com a sociedade e o uso retórico de ser patriota e da nação acima de 
tudo. De que é formada uma nação senão por seu povo? Nesse sentido, 
as atitudes e medidas tomadas pelo Governo ocasionaram quase 700 
mil mortes pelo SARs-COv2. As vidas ceifadas pela má gestão do então 
Ex-Presidente Jair Messias Bolsonaro, que aparelhado por um complexo 

7	 “Art. 286 - Incitar, publicamente, a prática de crime”.
8 	 “Na Administração Pública não há liberdade nem vontade pessoal. Enquanto que na 

administração particular é lícito fazer tudo que a lei não proíbe, na Administração Pública 
só é permitido fazer o que a lei autoriza” (MEIRELLES, 2004, p. 88).



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 199  

sistema de proteção, ele seus filhos e aliados, passaram a estar blindados 
de qualquer responsabilidade. 

Atente para o fato que mesmo precário, as atenções voltam-
se para as pessoas infectadas, construindo hospitais e investindo na 
assistência do doente, mas nunca prevenindo a infecção. 

Dos crimes de responsabilidade 

A atual sociedade opera com indivíduos que diariamente 
trabalham em uma zona de risco. Tomando o exemplo utilizado no 
próprio relatório da CPI da Covid: “a condução de veículos automotores, 
conduta potencialmente lesiva a terceiros, mas que é considerada lícita, 
desde que realizada em conformidade com a legislação vigente”. 

“Com grandes poderes vêm grandes responsabilidades”. Essa 
frase popular pode se relacionar também no que diz respeito à legislação 
brasileira. Demonstrando assim, que nos crimes de responsabilidade 
há a importante busca de punir as autoridades máximas do Estado, 
quando suas ações ferem o compromisso que firmaram com a nação. 

São considerados crimes de responsabilidade cometidos pelo 
Presidente da República aqueles contra: o Livre Exercício dos Poderes 
(Legislativo, Executivo e Judiciário), além do Ministério Público, dos 
Poderes Constitucionais das Unidades da Federação; O Exercício dos 
direitos: Individuais, Sociais e Políticos; A Segurança Interna Nacional 
(do País); A Probidade na Administração; A Lei Orçamentária (como 
a LOA, LDO e o PPA) e por fim o  Cumprimento das normas legais 
(leis) e das decisões judiciais, advindos do art. 4º da Lei dos Crimes de 
Responsabilidade e a Constituição da República Federativa do Brasil 
no art. 85.

Mesmo que amparado pelo risco da gerência do país e ser 
impossível controlar todas as consequências, há um liame que deve 
ser observado, uma vez que o Governo Federal se utiliza desse risco 
calculado para isentar-se da responsabilização de suas ações dolosas, 
negligenciando completamente o direito à saúde esculpido da Carta 
Magna. Preceitua o art. 6 que “são direitos sociais a educação, a saúde, 
a alimentação, o trabalho [...] na forma desta Constituição”, e ainda 
reitera o art. 196:

a saúde é direito de todos e dever do Estado, garantido mediante 



200  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

políticas sociais e econômicas que visem à redução do risco de 
doença e de outros agravos e ao acesso universal e igualitário às 
ações e serviços para sua promoção, proteção e recuperação.

Nesse âmbito, para o presente artigo, o posicionamento adotado 
é a visão de Rafael Mafei Rabelo Queiroz, que defende a natureza 
administrativa dos Crimes de Responsabilidade, como bem explicou 
quando escreveu sobre o processo de impeachment. Ele afirma:

Para os seus autores, os “crimes de responsabilidade” não eram 
“crimes” no sentido restrito da palavra: eram mal feitos em sentido 
muito amplo, abrangendo crimes, claro, mas também outras formas 
de “mau procedimento” (Anais do Senado, Vol. XVIII, jun. 1948, 
p. 288).

Não só essa passagem corrobora que o Crime de Responsabilidade 
situa-se na seara Administrativa, mas reitera que: 

o afastamento definitivo do titular da função pública que não 
revelou aptidões para a exercer”. Por isso, prosseguia a exposição 
de motivos, “o impeachment é caracteristicamente uma instituição 
política, cujo objeto não consiste propriamente em castigar delitos 
mas principalmente em substituir um funcionário por outro 
melhor no intuito de obter um bom governo” (Anais do Senado, 
Vol. XVIII, jun. 1948, p. 293).

Nesse sentido, os Agentes Federais responsáveis pelo 
enfrentamento da Covid-19 e que na função de seu cargo tomaram 
medidas descabíveis não podem estar amparados por excludentes de 
ilicitude em função do exercício da profissão. Conforme se verifica 
na declaração do Ex-Ministro da Saúde, Eduardo Pazuello, quando 
questionado o motivo de não ter adquirido a vacina da CoronaVac, 
que então seria produzida por laboratórios brasileiros e com cooperação 
internacional. Ao ser indagado ele respondeu: “É simples assim: um 
manda e o outro obedece”. 

Outrossim, no depoimento de 22 de outubro de 2020, meados 
de sua recuperação de covid-19, narrou o motivo pelo qual o Ex-
Ministro não adquiriu as doses do imunizante, a ordem do  Presidente 
Bolsonaro. A negativa à aquisição ocorreu durante sua investidura no 
cargo, permanecendo nele entre maio de 2020 e março de 2021, esse 
período foi de forte agravamento da crise sanitária no Brasil.

Além disso, mesmo que beira o impossível o enfrentamento à 
crise sem nenhuma morte em decorrência do vírus, por conta de políticas 
infundada, as perdas são excessivamente superiores ao que poderia ter 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 201  

sido, em caso de termos uma liderança correta, que valorizasse a ciência, 
agisse com retidão e probidade, como ordenam os princípios basilares 
da administração pública.

Por conseguinte, de acordo com o relatório final da Comissão 
Parlamentar de Inquérito (CPI) da Covid-19 é visto a responsabilidade 
do Ex-Presidente da República, Jair Messias Bolsonaro, sobre às ações 
de enfrentamento pandêmico em sua gestão e suas condutas que 
contribuíram drasticamente e diretamente com o caos instaurado na 
nação. De acordo com a Lei nº 1.079, de 1950, a Constituição discorre 
sobre os crimes de responsabilidade no que tange às ações do Presidente 
da República em casos que seja adversário ao exercício dos direitos 
sociais e em desfavor a face da probidade na administração.

Nesse contexto, é profícuo fazer uma interpretação sistemática 
da Constituição, sobretudo, do art. 6º, que prevê expressamente que a 
saúde é direito fundamental e do art. 196, que aduz ser dever do Estado 
prover medidas políticas, sociais e econômicas, dirimindo riscos e 
promovendo proteção e recuperação. Em virtude disto, em um cenário 
pandêmico, as principais autoridades do governo devem maximizar seus 
esforços estatais no intuito de garantir proteção à população, sobretudo, 
o Presidente da República.

Porém, as ações tomadas pelo chefe do Executivo, o Ex-Presidente 
Jair Messias Bolsonaro denota constantes descomprometimento 
no combate à pandemia no país, indo contra a preservação da vida 
e integridade física da população brasileira. Promovendo, assim, 
dúvidas sobre a gravidade da doença, déficit em campanhas educativas 
de relevância e promoção de métodos de tratamentos precoce sem 
consentimento das autoridades sanitárias. Além das atitudes pessoais 
em desfavor de medidas eficazes e aquisição tardia de vacinas, atentando 
assim contra a saúde pública e a probidade administrativa.

Em virtude disso, é evidenciado que o Ex-Presidente Jair 
Bolsonaro cometeu crime de responsabilidade, portanto, deve ser 
julgado por esse descumprimento político-administrativo, de acordo 
com a lei.



202  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Omissões do governo federal propriamente ditas: da 
prevaricação

No que se refere etimologicamente, prevaricator significa 
“andar de forma oblíqua ou desviando-se do caminho correto”. O 
art. 3199 do Código Penal brasileiro tipifica o crime cometido contra 
a administração pública, denominado prevaricação, no qual o sujeito 
passivo está na figura do Estado e o funcionário público como sujeito 
ativo, ou seja, o não-cumprimento de suas obrigações, atuando o agente 
por interesse próprio em detrimento do coletivo. Em razão disto, é crime 
essencialmente doloso, podendo ser praticado por omissão, quando se 
deixa de praticar função em favor da Administração Pública.

Em conseguinte, o então chefe da Coordenação-Geral de 
Logística do Ministério da Saúde, Luis Ricardo Miranda, afirmou ter 
percebido irregularidades no contrato da Covaxin e sofrido pressões 
severas sobre o assunto em questão, alertando assim seu irmão, o 
Deputado Federal Luis Claudio Miranda e ambos afirmaram ter 
relatado tais incongruências presentes no Ministério da Saúde ao então 
Presidente da República.

Ademais, em seu depoimento à CPI, Luis R. Miranda, afirmou 
que no dia 20 de março de 2021, o Chefe do Poder Executivo Federal, 
agendou reunião para falar sobre “um esquema de corrupção na aquisição 
das vacinas dentro no Min. da Saúde”, de acordo com mensagem de 
celular apresentada à CPI. Conforme depoimentos aferidos durante a 
CPI da Covid-19, o Presidente Jair Bolsonaro estaria ligado aos irmãos 
Miranda e ciente de seus atos ilícitos.

Faz-se mister ressaltar que no tocante à crise em Manaus, não 
houve preocupação quanto à demanda de cilindros de oxigênio para 
o Estado do Amazonas. Sob esse viés, fica evidente que o homem 
mediano conseguiria enxergar com clareza que devido ao difícil acesso 
à região norte do país, e em especial às comunidades isoladas, mesmo 
nas primeiras crises em decorrência da pandemia, os sistemas de saúde 
do Amazonas teriam uma indiscutível dificuldade no confronto da 
Covid-19. 

9	 Art. 319 – Retardar ou deixar de praticar, indevidamente, ato de ofício, ou praticá-lo contra 
disposição expressa de lei, para satisfazer interesse ou sentimento pessoal: Pena – detenção, 
de três meses a um ano, e multa. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 203  

Em seguida, mesmo prevendo uma segunda onda de covid 
após as comemorações de Natal e Ano Novo, o Ministério da Saúde 
aparelhado à época pelo Ex- Presidente Bolsonaro só enviou uma 
equipe ao Estado no início de janeiro de 2021, durante nova duplicação 
de internações. Em momento algum foram encontradas evidências da 
adoção de medidas para conter o iminente colapso do sistema de saúde 
local, marcando assim o crime de prevaricação pelos responsáveis, uma 
vez que houve solicitação do Secretário de Saúde do Amazonas ao 
Ministério da Saúde, ainda em dezembro, solicitando o envio da Força 
Nacional do SUS para auxílio no monitoramento e orientação técnica.

Da política da imunidade de rebanho

Segundo informações extraídas do relatório final da CPI da 
Covid, o então Presidente da República, Jair Messias Bolsonaro, 
aconselhado por uma espécie de gabinete paralelo, tomou medidas 
voltadas para a contaminação em massa da população brasileira, onde 
aqueles indivíduos que conseguissem sobreviver obteriam anticorpos 
contra o vírus, em detrimento aos indivíduos que não, apenas 
morreriam. Instigando a quebra de medidas sanitárias, e agindo de 
forma omissa, sem qualquer preocupação com a disseminação do vírus, 
vê-se claramente dolo conforme se extrai do relatório final da CPI:

o governo federal, de maneira reiterada, estimulou a população 
brasileira a seguir normalmente com suas vidas, [...] invocava a 
proteção e a preservação da economia e incentivava a manutenção de 
toda e qualquer atividade econômica [...]. Foram feitas campanhas 
publicitárias com foco na economia e até mesmo em detrimento 
da saúde. 

O Brasil já foi referência mundial com seu histórico de imunização 
pública, conforme demonstra artigo no BBC Brasil, expondo que em 
2010 o Brasil foi pioneiro na imunização contra uma variante do vírus 
H1N1. Diz o documento: 

O Brasil virou um exemplo a ser seguido na pandemia. O país 
superou sua meta de vacinar mais de 88 milhões de pessoas. O 
governo também lançou uma campanha contra os boatos que 
colocavam em xeque a eficácia e a segurança das vacinas. O resultado: 
mais de 45% dos habitantes já estão imunizados. Nenhum lugar do 
mundo vacinou tanto quanto aqui. Essa era a situação do Brasil 
em junho de 2010, três meses depois do começo da campanha de 



204  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

imunização contra a gripe suína, doença causada por uma variante 
do vírus H1N1 que causou uma crise global.10

Cenário infinitamente distinto do visto no início da pandemia 
em 2022, mirando as atitudes do Governo Federal e nas falas do então 
presidente Jair Messias Bolsonaro.	

Gestão brasileira como a pior do cenário global no en-
frentamento da pandemia: vidas que poderiam ser salvas

Após estudos de pesquisadores da Universidade de São Paulo, da 
Fundação Getúlio Vargas, do Instituto Butantan e da London School, 
foi elaborado um modelo matemático para estimar o impacto do atraso 
da vacinação contra a covid-19 no número de casos e mortes no Brasil. 
O modelo projetou que, na ausência de vacinação, haveria cerca de 350 
mil mortes no Brasil até o final de 2021. Contudo, em caso de o Brasil 
ter iniciado uma campanha de vacinação à taxa máxima, poderia ter 
evitado cerca de 127 mil mortes. 

Esse modelo leva em conta que fosse alcançada 70% da população 
em 9 meses, sendo pouco mais de 540 mil pessoas por dia, o que é 
completamente provável devido a experiência brasileira em vacinação 
em massa. Reiterando o caso de 2010, foram vacinadas 80 milhões de 
pessoas em 3 meses contra o H1N1. Em caso de as propostas iniciais 
da Pfizer e do Butantan terem sido aceitas, esse quadro seria possível 
de ser atingido. Esse é o número, cerca de 127 mil pessoas, em termos 
simples, seria salvar toda a cidade de Jandira, cidade na macro-região de 
Osasco, São Paulo.  

Gestão de outros países, um breve comparativo

Evidentemente, as condições socioeconômicas internas de um 
país, bem como o desenvolvimento desproporcional entre um país e 
outro, refletiu diretamente na campanha de enfrentamento contra a 
COVID. Conquanto, nem sempre o fator econômico foi determinante. 
No caso do Brasil, foi muito mais decisivo o fator ideológico, pois 

10	 Ver: BRASIL é referência mundial em produção de vacinas. Canal Saúde, 2017. Disponível 
em:https://www.canalsaude.fiocruz.br/noticias/noticiaAberta/brasil-e-referencia-mundial-
em-producao-de-vacinas-2017-09-22>. Acesso em: 02, de fevereiro de 2023.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 205  

as condições econômicas eram visivelmente favoráveis, tanto para 
a aquisição das vacinas quanto, em que pese a crise mundial, para o 
auxílio econômico da população vulnerável.     

Analisando de forma comparativa os valores dos auxílios (forma 
de injeção de recursos para movimentação do mercado e enfrentamento 
primário da Pandemia) entre diferentes países, quais sejam: EUA, Japão, 
Reino Unido, Alemanha, Argentina e Chile. Sob esse viés, é notório 
que existe uma proporção adequada entre o desenvolvimento do país 
em análise e o valor do auxílio. Em que pese sabermos que a quantia 
disponibilizada pelo Governo Brasileiro para o auxílio não tenha sido o 
bastante para suprir todas as necessidades, essa medida de emergência 
sustentou e estabilizou o mercado nacional. 

Conclusão

Utilizando-se das palavras do filósofo Miloslav Mirovic11:“ 
A saúde é um bem comum, um direito humano. O neoliberalismo 
provocou o conflito entre a saúde e o lucro, não apenas na esfera da 
saúde mas também na esfera da educação e da ecologia. A política 
neoliberal da saúde nos levou a um desastre”12. 

O Governo Federal tinha ciência da alta probabilidade de 
colapso do sistema de saúde amazonense, e sabia da insuficiência de 
insumos necessários ao funcionamento das atividades hospitalares. 
Fica claro portanto que a Secretária Mayra Pinheiro, responsável pela 
missão encaminhada ao Estado, e o ex-Ministro Pazuello, por terem 
permanecidos inertes e focado atenção no tratamento precoce, também 
praticaram o crime de prevaricação. Conforme se extrai do relatório da 
CPI da COVID.

Em suma, fica nítido o descaso, mas não só isso, a prevaricação 
de fato cometida pelo Ex-presidente Jair Messias Bolsonaro, e por todos 
os seus agentes indicados, compromissados com sua missão de se omitir 

11	 Miroslav Milovic (1955-2021), filósofo sérvio-brasileiro. Nasceu em Čačak, na Iugoslávia, 
em 25 de fevereiro de 1955 e faleceu, em Recife, em 11 de fevereiro de 2021. Concluiu 
o doutorado em Filosofia na Universidade de Frankfurt, na Alemanha, e doutorado do 
Estado na Universidade Sorbonne, Paris IV, na França. Realizou o pós-doutorado na 
Universidade de Ioannina, na Grécia.

12	 Ver MILOVIC, Miroslav. O Vírus do Capitalismo, Grupo Prerrogativas, 14 de 04 de 
2020. Disponível em: https://www.prerro.com.br/o-virus-do-capitalismo/. 



206  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

frente a necessidade de saúde pública do povo brasileiro. As medidas 
utilizadas para disseminar o caos e assim poder ditar as regras do país 
e tomar medidas em benefício próprio e particular, não só seu, mas de 
seus aliados que estavam aparelhando as instituições.

Urge, portanto, a necessidade de responsabilização 
administrativa, que não deve ser prejudicada pela evidente e indiscutível 
responsabilização civil e penal, podendo ser objeto de estudo futuro. 
Visto o minucioso trabalho da CPI da Covid, não se pode aceitar que 
mesmo após os ínfimos ilícitos aqui expostos, frente a imensidão de atos 
ímprobos cometidos pelo Governo Federal durante a crise pandêmica, 
fiquem sem a devida responsabilização e imputação aos envolvidos e 
beneficiados diretos.  

Referências

ANDRADE, O. Stephanie De. Efeitos das alterações na lei de 
improbidade administrativa. Repositório Universitário da Ânima 
(RUNA), São Paulo: Dez. 2022.

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa 
do Brasil de 1988. Brasília.

BRASIL. Decreto-Lei 2.848, de 07 de dezembro de 1940. Código 
Penal.

BRASIL é referência mundial em produção de vacinas. Canal 
Saúde, 2017. Disponível em:https://www.canalsaude.fiocruz.br/
noticias/noticiaAberta/brasil-e-referencia-mundial-em-producao-de-
vacinas-2017-09-22>. Acesso em: 02, de fevereiro de 2023.

BRASIL. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código 
Civil.

CAVALIERI FILHO, Sergio. Programa de responsabilidade civil. – 
13. ed. – São Paulo: Atlas, 2019.

CAMBI, Eduardo; PORTO, Letícia de Andrade. COVID-19: 
proteção da vida e da economia sob a ótica dos direitos humanos. 
Revista dos Tribunais, vol. 1019/2020, p. 239-273, set/2020, 
DTR\2020\11576.

GODINHO, Adriano Marteleto. A responsabilidade civil do Estado 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 207  

pela morte indigna das vítimas da Covid-19. Migalhas. Publicado 
em: 16/03/2021. Disponível em: https://www.migalhas.com.br/
coluna/migalhas-de-responsabilidade-civil/341811/aresponsabilidade-
civil-do-estado-pela-morte-das-vitimas-da-covid-19. Acesso em: 10 
jun. 2021. 

GOMES, R. G. Responsabilidade administrativa do servidor 
público na administração pública federal. Prisma Jurídico, São 
Paulo, v. 13, n. 1, p. 193-212, jan./jun. 2014

LOPES, Miguel Maria de Serpa. Curso de Direito Civil (Vol. 2). Rio 
de Janeiro: Freitas Bastos, 1962. 

MASSAD, Eduardo; AMAKU, Marcos; COVAS, Tadeu Dimas; 
COUTINHO, F. A.; AZEVEDO, R. S. Modelling the Impact of 
Delaying Vaccination Against SARS-CoV-2 Assuming Unlimited 
Vaccines Supply, School of Medicine, University of Sao Paulo 
and LIM01-HCFMUSP, Sao Paulo, Brazil, Disponível em: https://
www.medrxiv.org/content/10.1101/2021.02.22.21252189v1.full.pdf. 
Acesso em: 02 fev. 2023.

MEGALI  NETO, Almir. A natureza  jurídica  dos  crimes  de 
responsabilidade  presidencial  no  direito  brasileiro:  uma  
resposta  a  Rafael Mafei  Rabelo Queiroz. Revista de Ciências do 
Estado,Belo Horizonte, v. 7, n. 1, p. 1–27, 2022.

MILOVIC, Miroslav. O Vírus do Capitalismo, Grupo Prerrogativas, 
14 de 04 de 2020. Disponível em: https://www.prerro.com.br/o-virus-
do-capitalismo/. 

QUEIROZ, Rafael Mafei Rabelo. Impeachment e lei de crimes 
de responsabilidade: o cavalo de Troia parlamentarista. Estadão, 
[S.l.], 16 dez. 2015. Disponível em: https://www.estadao.com.
br/brasil/direito-e-sociedade/impeachment-e -lei-de-crimes-de-
responsabilidade-o-cavalo-de-troia-parlamentarista/. Acesso em: 19 de 
janeiro de 2023

MCKEE, Martin [et al]. “Are Populist Leaders Creating the 
Conditions for the Spread of COVID-19?”. International Journal of 
Health Policy and Management, v. 10, n. 8, 2021, pp.511-515.

about:blank




13

CONSTITUTION IN TIME OF EMERGENCY: 
SCHMITT AND KELSEN

Vanja Grujic1 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

‘The strike against Prussia’ (Preussenschlag) was part of the failure 
of the Weimar Republic (WR) and it started ten days after Schmitt had 
published Legalität und Legitimität. On July 20, 1932 the president Von 
Pappen used an emergency decree and authorized the Reich chancellor 
to depose the government of Prussia based upon the Article 48 of the 
Weimar Constitution, which consequently put the biggest German state 
under martial law. At that time, the liberal democratic government in 
Prussia was giving a lot of trouble to the executive powers that were losing 
control over their political decisions. Little before 1932, by another 
emergency decree, the president Paul von Hindenburg will forbid any 
extremist political and paramilitary parties, such as were considered 
the communist party and SA (Sturmabteilung – the paramilitary 
organization of the Nazi-party), and just before Preussenschlag, he will 
lift that ban that had previously provoked violent conflicts between 
communists, Nazis and police in some towns of Prussia. This violence 
was officially a call for an emergency decree, which was supposed to 
protect the public security and maintain the whole Germany under the 
peaceful Weimar Constitution.  However, Schmitt was of the opinion 
that ‘the real goal of Preussenschlag was to wrest control over Germany’s 
largest state from the social democrats and to make Prussia’s executive 
power available to the conservative federal government.’44  

During the course of events, Prussia addressed the 
Staatsgerichtshof45 with the claim that the president Hindenburg went 
over his powers gained by the Weimar Constitution when issuing the 
emergency decree. Regarding the court’s decision, Schmitt will write 

1	 Pós-Doutora e Doutora pela Universidade de Brasília (UnB). Parte do Doutorado cursado 
na Universidade de Bremen. É mestre em Integração Européia e Relações Internacionais 
pela Faculdade de Ciências Políticas de Belgrado/Sérvia.



210  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

that the court: 
[R]uled that the federal government did not have the power 
permanently to depose the Prussian ministers or to take over all 
competences of a Prussian government. At the same time, the court 
held that the Reich’s assumption of Prussia’s executive power was 
justified as a measure to protect public security, and thus refused 
to interfere with the federal government’s momentary control over 
Prussia’s administrative apparatus.2

According to Hans Kelsen, this court decision was obviously 
violating basic principles of constitutional democracy. On the other 
hand, Schmitt was of the opinion that the sovereignty of the state 
should be in the hands of the governing political party, and that the 
state of Prussia was not the guardian of the constitution because it is 
not a carrier of political decision, which is the head of the executive 
power.

Kelsen and Schmitt’s debate about the judgment on the 
Preussenschlag was only a part of a lengthy discussion on the problem of 
constitutional guardianship. In 1929, Kelsen published a paper entitled 
Wesen und Entwicklung der Staatsgerichtsbarkeit (On the Nature and 
Development of Constitutional Adjudication) where the theory of legal 
hierarchy was employed to claim that the Constitutional Court is a 
true guardian of the Constitution.3 Schmitt, on the other hand, entered 
into this academic exchange with Kelsen through the number of articles 
published in the monography in 1931 under the title Der Hüter der 
Verfassung.4 Kelsen’s sharp answer to Schmitt’s book was the essay Wer 
soll der Hüter der Ver- fassung sein? (Who ought to be the guardian of the 
Constitution?)5 in which we can find one of the most intense criticisms 
of Schmitt’s constitutional theory.

Both authors ask the same question – who is and who should 
be the protector of the Weimar Constitution? Kelsen’s approach to this 
question starts from the neo-Kantian legal evolution where every legal 
norm moves forward with the approval of a higher-level legal norm. 

2	 See Vinx, ‘Introduction’ to TGC, p. 7.
3	 This translation is available in Vinx (ed.), TGC, ‘Kelsen on the nature and development of 

constitutional adjudication’, pp. 22-78.
4	 Translations in Vinx (ed.), TGC, ‘The guardian of the Constitution: Schmitt’s ar-gument 

against constitutional review’, and ‘The guardian of the Constitution: Schmitt on pluralism 
and the president as the president as the guardian of the constitution’, pp. 79-173. 

5	 Available in Vinx (ed.), TGC, pp. 174-221.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 211  

This theory gives the basis for the Stufenbaulehre, the theory of the 
legal hierarchy that Kelsen adopts from his student Adolf Julius Merkl6, 
and used lengthy for his thesis about constitutional adjudication. 
The theory of legal hierarchy corresponds to the principle of legal 
evolution according to which whether some law becomes more or less 
concrete depends on the fluency of the processes of reproduction and 
production of law and whether some legal process starts from above 
or from bottom. Correspondingly, the legislative process does not end 
with the statute, on the level of a constitution, but rather continues to 
the bottom, to the level of the individual act of administration. “If one 
takes the view that the law is exhausted by the statute, the meaning 
of the idea of legality will be reduced to conformity with the statute. 
And in that case, the extension of the concept of legality will hardly be 
self-evident”.7 Kelsen finds the extension to the concept of legality in 
the constitutional adjudication, in what he calls “a limb of the system 
of legal-technical measures”.8 This means when the court is performing 
the act of cassation (annulation) of norms that are legally defective, it is 
making a legislative activity, in addition to the juridical one. Moreover, 
the symbiosis between the legislative and juridical activity, seen in the 
institution of the constitutional adjudication, based on the statute itself. 
Furthermore, he finds that the state parliament is always the object 
of a legal paradox because it is very “politically naïve” to expect this 
state organ to annul the statute that it had enacted before. Therefore, 
the cassation of legally defective acts is possible by an administrative 
organ that is independent and distinctive from the legislative one. 
This gives the court the power to be a preventive or repressive organ 
against legally defective acts, as it is independent of any individual 
power and individual norms, and has a specific autonomous form that 
is responsible only to the general norm, to the statute itself.

The second role of the court as a guarantee of legality is of 
personal and material nature. In this case, the courts perform the 
annulation of a legally defective act in their individual appearance. 
In order to understand this argument, we must bear in mind Kelsen’s 
distinction between the acts of annulling and nulling of a legal act. 
The latter means the cancellation of legality of an act from its very 

6	 See Vinx, ‘Introduction’ to TGC, p. 7.
7	 Kelsen, ‘On the nature and development of constitutional adjudication’, p. 23.
8	 Kelsen, ‘On the nature and development of constitutional adjudication’, p. 25.



212  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

beginning and its replacement by another legal act. The cassation or 
annulment of the general norm by the court is possible only in an 
individual case, and in these cases, the general norm continues to exist, 
while its legal effects are being annulled. If one the power of review is 
transferred to a single public authority, it becomes possible to extend 
the cassation beyond the individual case and “then we would be faced 
with the annulment of the general norm as a whole, i.e. for all possible 
cases to which the norm, according to its meaning, would have to be 
applied.”9 Kelsen’s argument clearly prescribes to the courts the ability 
to support the stability of the legal system by maintaining the general 
norm, and in that sense goes against the logic of separation of powers.  

When considering the guarantees of constitutionality, he finds 
the annulment of the unconstitutional act to be the most effective 
protector of the constitution. Thus, the Constitutional Court of the 
WR was necessary for the Republic’s protection of legality. Kelsen, 
who was one of the authors of the Austrian Constitution, wants to 
follow the Austrian model in the new project of a proper constitutional 
court that will replace the Staatsgerichtshof. Only with this kind of 
court is it possible to have a protected constitution as the highest legal 
norm of the state, and once for all to finish with the constitutional 
monarchy of the First Reich. In defending his thesis, he firstly focuses 
on the legislative power of the courts, taking into a consideration that 
“all legal decision-taking is partly discretionary”10, thus, political. The 
cancelation of the strict separation of powers gives Kelsen an argument 
to justify a constitutional adjudication as the protector of legality, and 
not just as an apparatus of judges whose job is limited on finding the 
already existing norm in the statute and apply it, as some sort of “legal 
automata”. Consequently, every political conflict is a legal conflict, and 
the difference between the political character of the legislation and the 
adjudication is only quantitative, not qualitative. In other words, “the 
view that only legislation is political, and that “real” adjudication is 
not, is just as wrong as the belief that legislation alone is productive 
creation and adjudication nothing but the reproductive application of 
the law.”11

In his book-length essays on the protector of the constitution, 

9	 Kelsen, ‘On the nature and development of constitutional adjudication’, p. 40.
10	 Kelsen, ‘On the nature and development of constitutional adjudication’, p. 40.
11	 Kelsen, ‘Who ought to be the guardian of the Constitution?’, p. 184.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 213  

Schmitt gave his contribution to the constitutional theory of the 
WR, and as the time will show, he put the last nail in the coffin of 
the dying Weimar Constitution.12 Even though there are more than 
few contradictory positions in Schmitt’s constitutional theory, his main 
statement remains clear: no parliament and no court of any kind can 
be the guardian of the highest legal document in the country. In ‘The 
guardian of the Constitution’, after a long discussion on the differences 
between the Supreme Court of the United States of America and Der 
Staatsgerichtshof, Schmitt reflects on the argument that having a court 
as the guardian of the constitution is a violation of the order established 
by that constitution. By performing its legislative role, constitutional 
adjudication exceeds the legitimate powers of the court, and these 
actions can jeopardize the system of norms that the state is based on. 
Courts have the right to review only ordinary statutes, but not general 
norms that can change the constitution, with the exception of the parts 
of the Constitution that consider the basis and position of the courts, 
and of the provisions about the independence of the judiciary.13

This, however, does not mean that Schmitt was against an 
independent and strong judiciary. On the contrary, he was of the 
opinion that a true democratic state must have independent and free 
courts, with judges protected from political pressure. The main reason 
for his critical position towards constitutional adjudication, that also 
refers to his critique of parliamentary democracy, was the argument 
that judges are bound by the constitution to obey and serve the general 
norm, without given power or task to change it. He writes:

There is no rule of law in the liberal bourgeois sense without 
independent courts, that there are no independent courts without 
subjection to the content of statute, and that there can be no subjection 
to the content of statute without a distinction in kind between statute 
and court judgment.14 

Therefore, under normative criteria, courts are empowered by 

12	 Schmitt was called more than a few times the “Weimar gravedigger”. Once when they 
referred to him as a gravedigger of the Weimar Republic and the Weimar Constitution, he 
replied that even if that was the case, somebody had to kill it first. See Molnar, Sunce mita 
i dugacka senka Karla Smita. Ustavno zlopaćenje Srbije u prvoj dekadi 21. veka, (Sunce mita) 
[The sun of the Myth and the long shadow of Carl Schmitt. The constitutional abuse of Serbia 
in the first decade of the 21st century].

13	 Schmitt, ‘The guardian of the Constitution’, p. 85.
14 Schmitt, ‘The guardian of the Constitution’, p. 107.



214  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

the statute to be independent and protected in their revision activity and 
deciding upon the individual cases. However, their link to the general 
norm disables them from changing that norm which corresponds to his 
reading of the Article 102 of the Weimar Constitution. Consequently, 
according to Schmitt, the moment when the judge abandons the basis 
that gave him or her facts to decide upon the matters in the first place 
- which is the content of statute, that judge is no longer independent.

Why was Schmitt against any project where the constitutional 
adjudication would be given the power to control legality of the general 
norms? In Verfassungslehre (1928), published before the crisis in Prussia, 
he was rather critical of the Weimar Constitution, especially of the Art. 
48.15 Later his position will be far less critical, especially in the parts in 
which he defends Art. 48 and gives the President of the Republic the 
title “guardian of the constitution”. For this German conservative, what 
follows from the possibility of a judiciary having a political (legislative) 
role is not “a juridification of politics but rather a politicization of 
adjudication.”16 There is a material difference between the adjudication 
and the legislation, because there is no adjudication that is not bound 
to the statute. The tendency, as he calls it, towards constitutional 
adjudication, is one of the consequences of the liberal confusion 
between liberalism and democracy, and the tendency to transform the 
institution of the constitution into a kind of compromise or contract. 
Schmitt gradually reaches the point where the enemy number one of the 
Weimar Constitution can be found in the constitutional adjudication. 
Confronting the idea of a “too big” constitutional court, and putting 
himself in the public eye, is the best way that Schmitt could offer in his 

15	 The full text of Article 48 of the Weimar Constitution states: ‘If a Land 
does not fulfill its duties according to the Reich Constitution or Reich 
statutes, the President can compel it to do so with the aid of armed forces. 
If in the German Reich the public security and order are significantly disturbed or endangered, 
the President can utilize the necessary measures to restore public security and order, if 
necessary with the aid of armed forces. For this purpose, he may provisionally suspend, 
in whole or in part, the basic rights established in Articles 114, 115, 117, 118, 124, 153. 
The President must inform the Reichstag immediately of all the 
measures instituted according to paragraph 1 or paragraph 2 of this 
article. The measures must be set aside at the request of the Reichstag. 
In the case of immediate danger, the Land government can institute for its 
territory the type of measures designated in paragraph 2 on an interim basis. 
The measures are to be set at the demand of the President or the Reichstag. 
A Reich statute determines the details of these provisions’. The Weimar constitution, 
‘Appendix’ in Schmitt, CT, pp. 409-441.

16	 Schmitt, ‘The guardian of the Constitution’, p. 91.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 215  

defense of the Weimar Republic.
The influence that was coming from actual political events and 

Schmitt’s personal background produced the first image of an obvious 
enemy for the project of stability, something that he was ultimately 
searching for. In his opinion, the only thing that was maintaining the 
country together were written articles that were supposed to articulate 
the public will, as any political discussion became impossible. The last 
years of the WR can be seen as a sort of a political theater where one 
scene was played repeatedly: in the case of Reichstag – the constant 
suspension of the enacted decrees which the President would previously 
enact in accordance with the provisions of the Article 48, followed by the 
scene - the presidential decision to dissolve the Reichstag. The political 
activities did not resemble a normal state, which is a precondition for 
legal validity. However, there was the statute, and there was a legitimate 
power of the president to use this statute on behalf of the people who 
gave him in order to defend the cancellation of the concept of power 
division,  that right. In a situation where a parliament is unable to form 
a majority to decide, and when the president uses emergency decrees to 
create laws, or a power to dissolve the parliament in order to implement 
those decrees, judiciary performing of more than the administrative role 
of interpreting the statute seemed like additional risk for the stability 
of the republic. That is why Schmitt returned to his political theory 
to find justified argumentation to put the president as the only one 
who can be the guardian of the constitution, and who, considering the 
situation in the last years of the WR, should perhaps be called the saver 
of the constitution.

Schmitt gives two arguments for justification of the institution 
of the president. The first refers to the separation of the society and 
the state that during the monarchy was evident in the dualistic system 
of the prince and people, the crown and the chamber. In this system, 
the representative body, the Parliament, was the point where a society 
could meet with the state and confront it in a search for its rights and 
interests. This dual existence of what we call a state is the starting point 
in his criticism of parliamentary democracy, and his presentation of 
the state types according to a dialectical movement from the 17th to 
the 20th century. When society stands separated from the state, social 
integration through different types of antagonisms (economic, religious 
etc.) remains in the “state-free” zone. The state, on the other hand, 



216  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

neutralizes these antagonisms in a way that does not hinder integration 
processes. One of the main ways of taking this position is through the 
non-intervention principle. Schmitt criticized this logic in terms of 
many political and legal aspects. In Der Hüter der Verfassung he sees 
the adoption of the policy of non-intervention as an absolute mistake. 
Failing to intervene would mean giving the power to certain social 
groups and “under such circumstances, non-intervention is nothing 
more than an intervention in favour of the party that is stronger and 
more ruthless.”17

	The way of overpassing this division comes in the 20th century 
constitutional republic that can count on a society which “shares” 
its integration processes with the state. However, the political-legal 
conflict between the branches of power continues to exist, especially in 
the Weimar Republic that had a chancellor and president as two main 
executive powers. In a case of a conflict between two sides that hold the 
power of political deciding, the one who decides is not a judiciary, but 
rather either “a higher third that stands above the different options – 
a sovereign ruler of the state”18; or an authority that stands alongside 
the state, not superior to the constitution, but neutral towards both 
options, a pouvoir neutre et intermédiare.19 Such neutral power does not 
have superiority over other powers and is not protected from any kind 
of control; hence, in that case we would speak of the ruler, and not 
of the guardian of the constitution. The president has a neutral and 
mediating role and he acts as the political head of the state and by means 
of his position and power, represents the guardian of the constitution. 
When “the President is not the leader, but instead the “objective” man 
as a nonpartisan, neutral arbiter, then he is this as bearer of a neutral 
authority, of a pouvoir neutre [...] a referee, who does not decide.”20

The neutral power is not active all the time, but it is also not 

17	 Schmitt, ‘The guardian of the Constitution’, p. 135.
18	 Schmitt, ‘The guardian of the Constitution’, p. 151.
19	 Schmitt takes the concept of pouvoir neuter, intermédiare et regulateur from the 

French author Benjamin Constant, an early 19th century political writer who was 
supporting a change towards a constitutional monarchy in France. Schmitt often referred 
to very conservative writers (such as, for example, his writings and his admiration for the 
Spanish long-forgotten conservative, catholic monarchist Donoso Cortés). Schmitt’s usage 
of Constant’s concept Kelsen interpreted as another proof of his tentative attempt to bring 
constitutional monarchy to Germany.

20	 Schmitt, CT, p. 370.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 217  

only a re-gne, since the real political leader needs to govern in order 
to be able to protect the state of law. Although it is a kind of material 
existence of special powers, the president of a country actively uses 
those absolute powers only in the state of the emergency. For Schmitt 
“the neutral power is present and indispensable, at least in the system of 
a rule-of-law state with the separation of powers.”21 However, in order 
to be the true holder of pouvoir neuter, the political leader needs to 
be elected by the majority of people, because only this political entity 
can provide a necessary condition that separates him or her from the 
dictator. Therefore, in his understanding of the concept of the political 
system, which is the cornerstone of Schmitt’s political theory, we can 
find his understanding of the legitimacy as well.

Three main points of a linear separability between Schmitt and 
Kelsen

Reading essays that are part of the exchange between these two 
authors, is at some point (especially in Kelsen’s answer to Schmitt’s 
“The guardian of the Constitution”) dealing with the “thesis-antithesis” 
situation, fulfilled with the opposing arguments that even get to a point 
of a minor academic offensive tone.22 The most important arguments 
considering the constitutional theory in the Weimar Republic, given by 
these two authors, are explained above. Here I will focus on three main 
points of difference that put Kelsen and Schmitt at the opposite ends 
of the legal and constitutional theory, and which absolutely leave no 
chance for a crossing point. 

The first is the concept of sovereignty. For Schmitt, sovereignty, 
simply put, is the center and the basis, the air that each political unit 
must have in order to survive. It is a very complex approach that he has 
when he talks about the theoretical significance of sovereignty, and it 
can be further discussed about Hobbesian or Machiavellian influences 
his theory has, but the principal and strongest pillar remains obvious – 
the concept of sovereignty is impossible to separate from the concept of 
the state. In Political theology Schmitt famously defines the sovereign as 
the one who decides on the state of the emergency (a pouvoir neutre), 
which left the door opened for the legal definition of sovereignty. What 

21	 Schmitt, ‘The guardian of the Constitution’, p. 156.
22	 For example, Kelsen will use euphemistic structure to point out how Schmitt ‘is simply the 

victim of an equivocation’, in: Kelsen, ‘Who ought to be the guardian of the Constitution?’, 
in: Vinx (ed.), TGC,p. 189.



218  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

should be kept in mind is that even though we can talk about legal 
concepts that define a purely political notion, there is no point in 
Schmitt’s oeuvre at which the legal sphere gets to be above the political. 
Therefore, his reading of history will always be political, although 
the notion of law is placed at the heart of those interpretations. The 
political, as in the case of Hegel, can become theological, better said, 
it could develop into an ideology that precedes further argumentation. 

Kelsen, on the other hand, in the spirit of positivism, develops 
the opposite vision of the sovereignty – “if it exists at all”23 – as not 
a priori concept of the state, but as a characteristic of the legal order 
of the state. For this author a sovereignty is “a property of normative 
order, namely as the normative independence of a legal order. If the 
state is identical to its legal order, it follows that sovereignty can also be 
described as an attribute of the state, but never as a power that originally 
inheres in a particular organ of state.”24 This is related to the theoretical 
influence of neo-Kantianism that Schmitt must had had after the WWI. 
“Discipline and the German sense of order’25 for Schmitt were the main 
reasons why there was no civil war during the last years of the WR. For 
positivist thinkers, the legal order not only prevents violence, but also is 
justifiable and powerful enough to be placed above the political sphere 
that remains the strongest tie to the social categories. 

The question of sovereignty is furthermore connected to their 
vision of the general will. When Schmitt defends the president of the 
republic as the only justified guardian of the constitution, he calls for 
the general will of people that is through the processes of representation 
embraced in its full extent. No parliament and no court can represent a 
general will except one person who carries a legitimate right to protect 
the constitution, from both – the executive power and the people. The 
“unified will of the people exists as long as a people is willing to take 
(or rather to support) genuinely political decisions.”26 The general will 
is born and defended in the personality of the elected president, who 
is the only one capable of protecting it in true democracy by having 
the right to decide upon the extra-legal space, which is the state of the 

23	 Kelsen, ‘On the nature and development of constitutional adjudication’, in: Vinx (ed.), 
TGC, p. 45.

24	 See note 1504 in Vinx (ed.), TGC, p. 255.
25	 Schmitt, State, movement, people, p. 7.
26	 Vinx, TGC, p. 15.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 219  

emergency. 
Kelsen, on the other hand, calls the general will as “false and 

fictional” which can bring upon autocratic implications. In his view, 
the mere existence of some sort of popular will that can exist outside the 
constitution provides the possibility only for autocratic implications. 
This critique is connected to his critique of neutral power27 that 
observes the president as being able to keep more neutral positions in 
the execution of his power, the claim that Kelsen sees as “an unbearable 
contradiction.”28 The executive power understood according to the 
pouvouir neutre can only lead to a complete state of autocracy. Therefore, 
an extra-legal space where the protection of the supposedly existing 
unified will of the people is absurd for Kelsen, since there cannot be a 
will or politics outside of the constitution. 

Finally yet importantly is the concept of the emergency decree. 
The use of Article 48 marked the last years of the WR and opened a 
legal discussion that prevails until today. In “Legality and legitimacy”, 
Schmitt criticized this constitutional article and pointed out the 
absurdness of the state that is governed only through the emergency 
decrees, which was a reality in the period from 1930 to 1932. However, 
his opinion will change in the Verfasungslehre, and in “The Guardian 
of the Constitution”, the use of the power to decide on the state of 
exception becomes a key point in the process of transformation of a 
simple leader into a true political leader. That is why the Preussneschlag 
was an important event in understanding Schmitt’s political-legal 
standpoints. In his closing statement in the case Prussia contra Reich 
in Leipzig, he will conclude that “the president of the Reich, who has 
several competences by virtue of article 48, can and must [emphasis 
added], if necessary, also exercise these competences in the interest of 
the autonomy of the Land.”29 In this statement, he acknowledges the 
power of the guardian of the constitution to the Staatsgerichtshof, but 
reiterates that this court cannot make a political decision and that its 

27	 In the essay ‘Who ought to be the guardian of the Constitution?’, when talking about the 
neutral power, Kelsen, instead of using the word president for a highest executive power, 
prefers to use the word monarch. Even in his choice of vocabulary, implicitly he wants to 
connect Schmitt’s legal and political theory during the Weimar period with the renovation 
of the constitutional monarchy. 

28	 Kelsen, ‘Who ought to be the guardian of the Constitution?’, in: Vinx (ed.), TGC, p. 177. 
29	 Schmitt, ‘Prussia contra Reich: Schmitt’s closing statement in Leipzig’, in: Vinx (ed.), TGC, 

p. 224. 



220  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

jurisprudence remains in the domain of justice. Since the parliament 
had no chance of making political decisions either, due to its inability 
to reach a consensus, the president was left as the only one that can 
create politics. 

The reason for putting the president in the center of his political 
and legal perspective can be seen as the consequence of the combination 
of the given circumstances when the government was able to function 
only by the emergency decrees on the one side, and his political theology 
on the other. Many critical voices observe Schmitt’s involvement in the 
case of the Preussenschlag as his political and personal support of Hitler’s 
government. However, there are too many facts, which, at least, put this 
claim in a serious doubt. On the contrary, we can observe Schmitt as 
the protector of the Weimar Constitution, as one of the few who still 
believed that the constitution can be changed in order to correspond 
the changed reality of the WR. At that time, his opinion was similar 
to that of General Kurt von Schleicher, the advisor to President Paul 
von Hindenburg, who thought that the Weimar Government needs to 
be changed or civil war would arise. Although, in the last years of the 
WR, by defending the use of Article 48, Schmitt had halted talks on 
changing the constitution. However, all of this can be interpreted as a 
fear from a civil war that was indeed in the air in Germany before 1932. 
Moreover, we cannot forget the personal level of this catholic jurist who 
had suffered greatly after the fall of the first Reich, which brings us back 
to the opening arguments presented at the beginning of this chapter. 

The insecurity of being forever remembered as a mild-minded 
theoretician had influenced Schmitt to renounce his distancing from 
the political system after the fall of the general Schleicher. On May 
1, 1933, he received his NSDAP membership card with the number 
2.098.860. From this moment on, he finally got the chance to have an 
important role in the political system of the new Germany, of the third 
Reich, that will result in bringing nothing but destruction, and that will 
definitely fail to bring upon the system professor Schmitt was talking 
about so much. One cannot stay blind to his involvement in the party, 
and moreover, to his statements on the Jewish people. One example of 
this is Schmitt’s speech at a conference held in Berlin, on October 3 and 
4, 1936, titled Das Judentum in der Rechtswissenshaft. In this speech, 
like all anti-Semitists of that time, he showed the fear of the Jewish 
intelligence, fear of their anarchic and chaotic legal theory, which can, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 221  

if not removed from the libraries and bibliographies, mislead young 
German students. In order to protect the German mind, he called for 
a clarification of who is Jewish and who is not, so that the censorship 
of Jewish books and authors could be done properly. The main idea he 
shared in this speech was “that Jewish opinions, with their intellectual 
content, cannot be put on the same level with the opinions of German 
or other non-Jewish authors.”30  In another text, he showed the same 
fear and urged to destroy Jewish science in general.31 

Even though after WWII he did not talk much about his 
participation in the party, Schmitt did continue to publish writings, and 
his house in Plettenburg became a certain stopover for young, critical 
minds. Many of them tried to make a connection between Schmitt’s 
political theology and Marxist critical theory, as was the case with Franz 
Neumann and Otto Kirchheimer, who were focused on Schmitt’s 
critique of liberalism. Little by little, this “renaissance” casted the light 
on the reformist potential of his ideas, and put him into the scope of 
the critical theory. Despite that, working with his political-legal theory 
remains controversial in the academic field, even though many political 
analyses of contemporary political events can be analyzed according to 
his concepts. However, the enormous critical potential of his theory, 
and very clever and clear questions that Schmitt set in modern law and 
the modern state, still do not have satisfactory answers. 

Bibliography

KELSEN, Hans. ‘On the nature and development of constitutional 
adjudication’. Translation in Vinx (ed.), The guardian of the 
Constitution: Hans Kelsen and Carl Schmitt on the limits of 
constitutional law, pp. 22-78, Cambridge: Cambrige University 
Press, 2015.

KELSEN, Hans.  ‘Who ought to be guardian of the Constitution?’. 
Translation in Vinx (ed.), The guardian of the Constitution: Hans 

30	 Schmitt, Jews in Jurisprudence, English translation by Tomislav Sunić is available on https://
archive.org/stream/CarlSchmittsjewsInJurisprudence/CarlSchmittsJewsInJurisprudence_
djvu.txt 

31	 [last accessed o 30/07/2017] For a good insight about anti-Semitism in Schmitt’s 
writings, see Raphael Gross, Carl Schmitt and the Jews. The “Jewish question”, the 
Holocaust, and German legal theory, University of Wisconsin Press.



222  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Kelsen and Carl Schmitt on the limits of constitutional law, pp. 
174-221, Cambridge University Press, 2015. 

SCHMITT, Carl. The guardian of the Constitution. Translation in 
Vinx (ed.), The guardian of the Constitution: Hans Kelsen and 
Carl Schmitt on the limits of constitutional law, pp. 79-173, 
Cambridge: Cambrige University Press, 2015.



14

EPIDEMIA: UMA REFLEXÃO ACERCA DA 
IMPUNIDADE NO CRIME DE CAUSAR 
EPIDEMIA CONFORME O RELATÓRIO 

FINAL DA CPI DA COVID-19

Igor Aurelio Vieira1 
Universidade Federal de Campina Grande, Sousa, PB, Brasil.

João Vitor Brandão Sampaio Ramos2 
Universidade Federal de Campina Grande, Sousa, PB, Brasil.

Introdução

A estrutura central deste artigo visa apresentar de maneira 
descritiva o crime de epidemia e se posiciona em favor do 

relatório final da pandemia, ou seja, acreditamos que as condutas do 
ex-Presidente da República, Jair Messias Bolsonaro, do ex-Ministro da 
Saúde, Eduardo Pazuello, e do ex-Secretário Executivo do Ministério 
da Saúde, Antônio Élcio Franco Filho, do ex-ministro-chefe da Casa 
Civil, Walter Souza Braga Netto e do ex-subchefe de Articulação 
e Monitoramento da Casa Civil, Heitor Freire de Abreu, ambos 
coordenadores do Centro de Coordenação das Operações do Comitê 
de Crise da Covid-19, do Secretário de Ciência, Tecnologia, Inovação e 
Insumos Estratégicos em Saúde do Ministério da Saúde, Helio Angotti 
Netto, constituíram a figura tipificada no artigo 267 do Código Penal. 
As ações ou omissões que acarretaram para o cometimento desta figura 
típica serão endereçadas ao longo do texto.

A pesquisa em questão é qualitativa e, o tema latente que 
objetivou essa pesquisa bibliográfica é se de fato ocorreu o crime de 
epidemia durante a gestão do governo Bolsonaro (2018-2022). Pois 

1	 Graduando em Direito pela UFCG-CCJS.
2	 Graduando em Direito pela UFCG-CCJS.



224  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

bem, a articulação dos documentos, livros e arquivos que serão aqui 
apresentados nos compelem a acreditar que as condutas omissivas e, 
várias vezes, comissivas do governo, tinha como finalidade última a 
disseminação do vírus. 

Essa disseminação não se deu puramente pelo perverso anseio 
dos governantes em aniquilar a população carente, como muitas vezes os 
discursos da oposição tendem a enfatizar, no entanto ocorrendo em razão 
dos governantes, assim como os cidadãos acreditarem que a imunidade 
de rebanho seria a solução mais adequada para a Covid-19. Inclusive, 
seria a mais eficiente no quesito economicidade para os cofres públicos. 
Cabe-se salientar que este artigo não tem como fim a vilanização de 
qualquer gestor público, porém a tarefa crítica exige do pesquisador 
posicionamentos firmes e embasados acerca das problemáticas sociais 
que a nação brasileira enfrentou, enfrenta e há de enfrentar.

 A imunização de rebanho é um tema que dividiu a comunidade 
científica em duas partes, seja durante o desenvolvimento da vacina, ou 
mesmo após a imunização. No entanto, é indubitável que tal medida 
tinha como side effects a morte milhares de pessoas, sobretudo, das 
comunidades carentes, tendo em vista a falta de acesso ou em alguma 
medida a restrição destes à infraestrutura de saúde, e, aqueles portadores 
de comorbidades ou idosos, sendo simplesmente devido ao fato de 
serem mais suscetíveis a sofrerem os efeitos danosos do vírus.

Construção histórica do crime de causar epidemia

O artigo 267 do Código Penal Brasileiro que contempla a tipificação 
do crime de causar epidemia como um perigo à incolumidade pública 
foi originalmente implementado no ano de 1940 por meio do Decreto-
Lei nº 2.848. Essa implementação se deu pelo Brasil já ter presenciado 
episódios históricos em que a ausência de norma jurídica possibilitou 
que pessoas e grupos políticos motivados por ideologia contribuíssem 
com a facilitação da proliferação de doenças contagiosas e que diante 
de tal conduta repudiável não fossem devidamente responsabilizados 
pelos seus atos. Isso se deve, sobretudo, pelo fato do Direito ser uma 
ciência mutável que precisa estar alinhado com o contexto histórico-
social da realidade em que está inserido, acompanhando as mudanças e 
evoluções da sociedade para sua aplicação, dessa forma com o aumento 
de migrações, relações comerciais entre os países e posteriormente 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 225  

revoltas e manifestações sobre formas de governo energizar massas 
populacionais nas ruas, a transmissão de germes patogênicos passou a 
ser uma realidade constante e a injustiça de não responsabilizar qualquer 
pessoa que fosse responsável por contribuir com tamanha ameaça para 
a população tornou-se uma verdade incoveniente para os juristas e 
autoridades brasileiras.

Nesse contexto, ao analisar momentos históricos enfrentados 
pelo país é possível notar que sempre houve epidemias no plano de 
fundo de qualquer contexto social a ser observado. Diante disso, ao 
considerar épocas anteriores à implementação do artigo 267 no Código 
Penal, podemos isoladamente entender as nuances que levaram os 
juristas brasileiros a tipificar essa conduta criminosa. Assim, em 1904, 
o Brasil passava a enfrentar uma epidemia de Varíola que já havia 
sido alertada de sua gravidade por dados do Instituto Oswaldo Cruz, 
acontece que nesse mesmo ano outras doenças assolavam a população, 
como por exemplo, a peste bubônica, a tuberculose e a febre amarela. 
Essas mesmas enfermidades já vinham sendo combatidas por medidas 
sanitárias aplicadas pelo médico Oswaldo Cruz, que passou a isolar 
doentes e desinfetar locais que eram suscetíveis à proliferação desses 
germes, porém o surgimento da epidemia de varíola não teria apenas 
o vírus Orthopoxvírus como inimigo, mas também a desinformação. 

A vacina para combater tal contaminação havia sido desenvolvida 
em 1796 na Inglaterra e já era obrigatória na cidade do Rio de Janeiro 
desde 1846 de acordo com o Código de Posturas do Município, 
todavia não era cumprida, pois, além de ser produzida em baixa escala 
comercial, havia a crença popular de que o imunizante acarretaria em 
feições bovinas para quem o utilizasse. 

Logo, com o aumento considerável de mortes, não demorou 
para que a vacinação se tornasse obrigatória a contragosto da população, 
pois a mesma passaria a ser necessária para a realização de matrículas 
nas escolas, obtenção de empregos, autorização para viagens e certidões 
de casamento, prevendo também o pagamento de multas para quem 
resistisse à vacinação. 

Contudo, não foi a obrigatoriedade de se vacinar que culminou 
com o advento da revolta, havia muitos outros fatores que criavam um 
cenário de tensão na cidade, porque nesse mesmo contexto surgiram 
grupos descontentes com os rumos políticos e sociais que vinham 



226  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

sendo trabalhados pelo governo, como os monarquistas que perderam 
seus títulos, integrantes do  Exército formados por positivistas, que 
não aprovaram a república oligárquica levada por civis, bem como 
ex-escravos que sofriam com a falta de políticas sociais. Por isso, 
com tamanho sentimento de insatisfação, tanto a obrigatoriedade da 
vacina quanto a desinformação serviram apenas de estopim para que 
esses grupos manifestassem sua insatisfação com o governo, tendo 
participação de intelectuais, como o notório Rui Barbosa que desferiu 
discursos inflamados contra a obrigatoriedade da vacina. 

Destarte, a propagação de boatos anti-científicos e a soberba 
de deixar interesses políticos sobressair sobre a saúde da população 
brasileira fez com que o resultado da epidemia na capital fosse 
desastrosa, resultando em milhares de mortos e internados, dessa forma 
mesmo que a revolta tenha durado apenas cinco dias, a desinformação 
e os discursos de ódio prevaleceram por muito tempo no imaginário 
popular, causando a morte de milhares de brasileiros que não tinham 
acesso à informação ou que confiavam na influência de seus grupos 
políticos sobre o assunto, levantando a questão de que se as pessoas que 
facilitaram a propagação dessa epidemia poderiam ser responsabilizadas 
por um crime específico que vitimou tantas famílias, sobretudo porque 
na época mesmo havendo diversas prisões, as mesmas se deram por tipos 
penais existentes no ordenamento jurídico relacionados a desordem, 
tumulto e violência. 

Por fim, ao tomar como exemplificação a Revolta da Vacina, 
acontecida em 1904, no Rio de Janeiro, é evidente que a mesma 
presunção de culpa dos responsáveis pela facilitação da transmissão 
de doenças na época seja equiparável à impunidade que essas mesmas 
pessoas desfrutaram pela ausência de leis penais que as responsabilizassem 
por causar tantas mortes. 	

A vacina é, certamente, o melhor instrumento de saúde pública já 
inventado. Na ausência dos imunizantes, teríamos tido muito mais 
mortes por um grande número de doenças e teríamos vivido muito 
mais pandemias. Infelizmente, a vacina voltou a ser questionada 
recentemente e precisamos defendê-la. A vacina é segura e funciona. 
A revolta deixa como importante ensinamento que a vacinação 
não é só uma questão médica, como também sociológica, cultural, 
antropológica e histórica. Para uma campanha de imunização ser 
bem-sucedida, é necessário o envolvimento de profissionais de 
diferentes áreas”, afirmou o historiador Carlos Fidelis da Ponte.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 227  

Ademais, as migrações europeias para outras regiões do mundo 
se intensificaram em 1918 devido ao percurso da primeira guerra 
mundial, que assolava o continente. Contudo, nesse mesmo ano o 
continente europeu passou a enfrentar a epidemia da gripe espanhola, 
também conhecida como a grande gripe, por ter deixado um rastro de 
medo e morte na sociedade, não demorando muito tempo para atingir 
países de outros continentes, como o Brasil. 

Dessa maneira, a gravidade da doença aterrorizou a população 
que nesse episódio se mostrou mais consciente diante da velocidade 
de propagação do vírus e do rápido aparecimento dos sintomas fatais, 
seguindo as orientações da época de fechar escolas, empresas, cancelar 
campeonatos esportivos e evitar sair às ruas para evitar o contágio. 
Porém, mesmo que a sociedade estivesse mais preparada para aceitar 
medidas sanitárias durante a pandemia de gripe espanhola, houve 
grande disseminação de tratamentos sem eficácia científica. Para tanto, 
como não havia internet ou meios tecnológicos para a propagação e 
debates de informações, as pessoas divulgavam suas opiniões em jornais, 
dentro desse panorama passaram a dispersar indicações de tratamento 
sem nenhuma base científica, como uso de ervas, tônicos, purificação 
de ar pela queima de alfazema e o mais popular se tornou a ingestão de 
sal de quinino, remédio que até então, era utilizado para o tratamento 
da malária e que após sua indicação, desapareceu das prateleiras das 
farmácias, mesmo que não houvesse nenhum parecer científico de sua 
eficácia. 

Por conseguinte, muitas dessas indicações acabaram por ludibriar 
pessoas que passaram a acreditar genuinamente que estavam imunizadas, 
logo, seguras. Assim, estariam aptas a retornarem à normalidade de suas 
vidas, passando a se expor a uma doença com alto risco de morte e 
facilitando tanto a propagação quanto a contaminação da população em 
geral. Além disso, muitos dos remédios eram utilizados para finalidades 
diversas das que lhes era indicada, o que poderia potencializar riscos 
à saúde das pessoas sensíveis a tais medicamentos, simplesmente pela 
obcecada ideia de se enfrentar a ameaça mais letal, ou seja, lidar com a  
enfermidade prioritária, que era a gripe espanhola.

Hodiernamente, é surpreendente presenciar a repetição histórica 
de fatos que visivelmente contribuíram para a disseminação de uma 
doença infecciosa na população brasileira, chegando a ser assustador 
o fato de um país que já enfrentou o mesmo desafio em outra épocas 



228  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

pôde esquecer as consequências de se combater uma epidemia com 
desinformação, irresponsabilidade e viés político. 

Em suma, mesmo que haja repetição das conduta criminosas 
que outrora acarretem em desimar parcela da população brasileira, é 
inegável que a impunidade que existiu à época não pode se repetir, 
pois no momento atual o artigo 267 do Código Penal possibilita a 
responsabilização e a aplicação da justiça sobre aqueles que de alguma 
forma não obstaculizam a disseminação de determinada doença, ou 
melhor, facilitam a proliferação de uma enfermidade. É por isso, que 
faz-se hoje imprescindível identificar a configuração das condutas e dos 
comportamentos que um dia passaram impunes frente ao ordenamento 
jurídico brasileiro.

O conceito do crime

Primeiramente, é essencial a apresentação da disposição legal 
conforme está disciplinado no Código Penal e, em seguida, debruçar-
se-á acerca da composição da objetividade do que está esculpido no 
diploma supracitado, isso se dará através da descrição do verbo nuclear 
e, por fim, analisar-se-á como esse conceito criminal possui raízes num 
processo de evolução histórico e social.

Art. 267. Causar epidemia, mediante a propagação de germes

patogênicos:

Pena – reclusão, de 10 (dez) a 15 (quinze) anos.

§ 1º Se do fato resulta morte, a pena é aplicada em dobro. 

§ 2º No caso de culpa, a pena é de detenção, de 1 (um) a 2 (dois) 
anos, ou, se resulta morte, de 2 (dois) a 4 (quatro)

Segundo André Estefam (2022, p. 420) descreve: o crime de 
epidemia tutela “em primeiro plano a saúde pública (bem-estar da 
coletividade pondo-a a salvo de danos potenciais ao seu equilíbrio 
orgânico e psíquico).” Cabe-se não olvidar que ele ainda assevera que 
os valores individuais também são salvaguardados por meio desta figura 
típica, tendo em vista que a transmissão de germes patogênicos afeta 
direta ou indiretamente os anseios dos indivíduos afetados pela doença.

No que diz respeito ao verbo nuclear desse crime, causar, seria 
“provocar casuisticamente, enfeixando relação de causalidade que 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 229  

conduza ao resultado material previsto na norma” (ESTEFAM, 2022, 
p. 420). Ou em outras palavras, observando minuciosamente o “causar 
normativo”, pode-se dizer que se trata “de dar ensejo a um resultado 
que possa ser juridicamente imputado ao agente, não só mediante uma 
relação de causalidade, mas por meio de uma relação de imputação” 
(ESTEFAM, 2022, p. 420).

	A fim de esclarecer as proposições que serão apresentadas a seguir 
valer-se-á de dois exemplos apresentados pela doutrina para delinear 
um paralelo sobre o ato de causar. O primeiro exemplo é o crime de 
incêndio (art. 250, CP), pois este também contém ação semelhante, 
sendo necessário durante a investigação criminal imputar uma relação 
entre o agir e o resultado material.  

Pode-se dizer, em suma, que o cerne de investigação deve ser a 
busca de critérios jurídicos pelos quais se possa imputar um evento 
material a uma conduta e, para tais fins, o ato de “causar”, isto é, 
produzir mediante uma relação de causalidade, não passa de um 
dos meios adequados para se efetuar esse juízo (ESTEFAM, 2018, 
p. 421).

Antes de adentrarmos na imputação do nexo de causalidade 
convém apresentar outro exemplo que também contém o termo causar, 
para que se reforce as similitudes nesses verbos nucleares. O segundo 
exemplo, por seu turno, é o crime de poluição (art. 54, da Lei n. 
9.605/98):

Causar poluição de qualquer natureza em níveis tais que resultem 
ou possam resultar em danos à saúde humana, ou que provoquem 
a mortandade de animais ou a destruição significativa da flora [...].

A jurisprudência tem seguido o entendimento sedimentado 
pelo Supremo Tribunal Federal, dispondo que caso já haja degradação 
grave ou irreversível ao meio ambiente não há prejuízo algum quanto 
à imputação do crime supracitado, haja vista que o risco tutelado se 
relaciona aos agravamentos das consequências do dano. Em suma, 
causar epidemia significa contribuir de maneira relevante para o 
resultado verificado em concreto. 

Além disso, para finalizar de maneira objetiva a qualificação da 
causação de epidemia, que é um crime de perigo concreto, é profícua 
a leitura do seguinte trecho de André Estefam (2022, p. 427), que se 
refere ao fato de aumentar o número de vítimas como causação ser 
pacífico entre os doutrinadores:   



230  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Não se trata, contudo, de delito de perigo. Assim seria se o tipo penal 
incriminasse tão somente a propagação dos germes patogênicos; 
ocorre que a lei exige também a causação (normativa) da epidemia, 
que, conforme definição pacífica da doutrina, constitui a elevação 
(acima do limiar epidêmico), em curto período de tempo, dos casos 
de uma mesma doença num determinado local. Ora, se a epidemia 
somente se dá quando houver lesão à saúde de um número 
indeterminado de pessoas, estamos diante de um verdadeiro crime 
de dano.

Destarte, é conspícuo o avanço jurídico conquistado pela 
implementação do artigo 267 no nosso ordenamento, podendo seus 
benefícios serem facilmente observados no cotidiano da sociedade. A 
impunidade para esse crime que um dia não pôde ser visualizado, nos 
dias de hoje é evidente e cristalino o desejo de que jamais volte a ocorrer, 
pois como podemos ver o Direito se adapta ao panorama histórico-
social que está inserido e precisa corresponder a saciar os anseios que o 
evocam. 

Assim, termos e crimes passam a ser enxergados evolutivamente 
em prol de se fazer justiça, como o fato de que juridicamente facilitar 
nos dias de hoje a propagação de uma doença, torna o autor desse ato 
um cúmplice da própria doença e que o verbo causar não se restringe 
mais a seu explícito sentido verbal, mas sim a todos os seus sinônimos 
(fazer, suscitar, atiçar, motivar, provocar) que possam de alguma forma 
contribuir com a consumação do crime, evitando dessa maneira brechas 
na lei que possam inocentar culpados por interpretações semânticas de 
uma palavra. Portanto, o supracitado artigo passa a ser essencial no 
preenchimento de uma lacuna jurídica que perdurou por décadas e que 
deixou milhares de mortos na estrada de sua implementação, devendo 
ser respeitado e aplicado mesmo quando houver a menor das infrações 
que possam dar resultado às consequências de sua não eficácia.

As condutas do alto escalão do Executivo que se coadu-
nam com a figura típica do art. 267

Os atos praticados, bem como aqueles não praticados pelo 
primeiro escalão do Ministério da Saúde e pelo chefe do Executivo 
Federal, interferiram de modo evidente no curso casuístico da epidemia, 
haja vista que não teria ocorrido a propagação na mesma proporção em 
que se deu sem estas. O repúdio ao uso de máscaras, distanciamento e 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 231  

isolamento social, foram algumas das pautas que tiveram mais ênfase, 
inclusive sendo mencionadas constantemente nos discursos do ex-
Presidente da República. 

O instituto Lowy, situado em Sydney, Austrália, foi responsável 
por elaborar um ranking de resposta à crise da covid-19. Este estudo 
continha como objeto cerca de 98 países, e o mesmo apontou que 
o Brasil fez a pior gestão da pandemia no mundo. Nada obstante, o 
Instituto Datafolha apresentou uma pesquisa em dezembro de 2020, 
que demonstrava os seguintes dados: o percentual de brasileiros que 
pretendiam não se vacinar contra covid-19 havia crescido de 9% para 
22%. Além disso, a mesma pesquisa demonstrava dados ainda mais 
inquietantes quando se referia a pessoas que diziam sempre confiar 
no ex-Presidente da República, pois neste último caso o percentual 
alcançava o patamar de 33%. 

Portanto, há um liame entre o posicionamento negacionista do 
ex-Presidente da República e a população que o apoiava. Isso se deve ao 
fato de que o cargo da presidência porta não somente poderes jurídicos, 
que são inerentes ao cargo; mas também, possui um status quo, muito 
mais próximo de uma expectativa social. Isso significa que ser presidente 
concede ao indivíduo um poder gigantesco em seus discursos, sobretudo 
em períodos de crise. Mantendo tudo isso em mente, faz-se necessário 
relembrar que Jair Messias Bolsonaro afirmou expressamente: “Eu tive 
a melhor vacina, foi o vírus, sem efeito colateral”.

 Tanto as ações e o discurso do Presidente, conforme já exposto, 
quanto a dos integrantes do chamado gabinete paralelo, influenciaram 
para o resultado desolador da pandemia. Ambos tinham conhecimento 
de inúmeros estudos que projetavam milhares de mortes nos meses 
seguintes, e ainda assim prosseguiram com condutas que demonstraram 
assumir seu potencial risco lesivo. Ademais, a própria Ordem dos 
Advogados do Brasil corrobora com tal posicionamento.

Em razão disso, o relatório indicia Nise Yamaguchi, Luciano 
Dias Azevedo, Osmar Terra, Arthur Weintraub, Carlos Wizard, Paolo 
Zanotto, Mauro Luiz de Brito Ribeiro e Antonio Jordão de Oliveira 
Neto pelo crime de epidemia com resultado morte. Porque estes eram 
os membros que constituíam o gabinete paralelo.

Similarmente, o relatório indicia Mayara Pinheiro, porque sua 
atuação durante a crise de Manaus e no Estado do Amazonas teria 



232  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

concorrido para agravar ainda mais o resultado calórico no sistema 
de saúde estadual. Do mesmo modo, a conduta de Ernesto Araújo, 
ex-Chanceler, por erro de estratégia ao conduzir a diplomacia, em 
razão de dificultar as relações com a China e a importação de insumos 
imprescindíveis. Outrossim, ele demonstrou falta de prioridade no que 
diz respeito à vacinação e quanto aos critérios de tecnicidade para busca 
de medicamentos e de vacinas.

Outrossim, o relatório também apontou como necessário 
o indiciamento de Antônio Jordão de Oliveira Neto e José Alves, 
por patrocinarem as atividades da associação “Médicos pela Vida”. 
A associação supramencionada apostava no tratamento precoce e 
antivacinação como meios legítimos de lidar com a crise sanitária do 
país. Dessarte, concocorrem para a incidência do crime de epidemia 
com resultado morte na medida de sua culpabilidade, conforme estipula 
o art. 29 do CP. 

Por fim, o relatório também indicia com a mesma tipificação 
penal o ex-ministro da saúde Marcelo Queiroga. Isso se dá devido 
ele ter repetido o dado emitido pelo seu antecessor Pazuello, este 
dado erroneamente dizia que o Brasil poderia ter diminuído em 
70% a proporção de mortes se o tratamento precoce fosse adotado 
nacionalmente. O mesmo chegou a relatar na CPI que tal dado possuía 
respaldo técnico da Comissão Nacional de Incorporação de Tecnologias 
do SUS (Conitec), todavia a Conitec informou na Nota Técnica 
242/2021- CITEC/CGGTS/DGITIS/SCTIE/MS, que não ocorreu 
sequer qualquer demanda para que houvesse análise da incorporação 
de cloroquina ou hidroxicloroquina no que tange ao tratamento da 
covid-19. 

Portanto, o que se pode inferir é que o ex-ministro da saúde 
contribuiu para desinformar a população no que concerne à validade 
do tratamento precoce. No entanto, isso não é uma aproximação que 
se espera de um Ministro da Saúde, porque além de provocar dúvidas 
acerca da propagação e tratamento da enfermidade, ele sugeriu que 
colegas médicos possuíam divergências concernentes à melhor forma de 
lidar com o vírus. Em um momento crítico, se esperava posição firme, 
perita e coordenação.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 233  

Competências do Órgão julgador e trâmite legal

Em conformidade com o artigo 58, §3º, da CRFB, o Congresso 
possui a capacidade de criar comissões temporárias, todavia as mesmas 
podem ser instauradas tanto conjuntamente quanto separadamente, de 
acordo com os regimentos das respectivas casas, uma dessas comissões 
é tecnicamente conhecida como Comissão Parlamentar de Inquérito 
(CPI), sendo que esta depende exclusivamente do requerimento cujo 
quórum seja equivalente a 1/3 dos seus membros. De acordo com a 
assessoria do Senado Federal (2021, p. 1):

A comissão parlamentar de inquérito é um dos instrumentos 
previstos na Constituição para que senadores e deputados federais 
exerçam uma de suas funções, que é fiscalizar a administração 
pública. Dessa forma uma CPI tem poderes de investigação próprios 
das autoridades judiciais.

Deste modo, especifica-se claramente que a comissão parlamentar 
de inquérito é um instrumento de legitimação da democracia, uma vez 
que a mesma pressupõe a divisão dos 3 poderes, e, além disso, possui 
em seu cerne o sistema de freios e contrapesos. A CPI é, portanto, um 
instrumento que demonstra o exercício excepcional da capacidade que 
o Poder Legislativo porta de exercer a função de fiscalizador do Poder 
Executivo.

A seguir tomaremos por base o exemplo do relatório da CPI da 
Covid-19 para que possamos analisar o trâmite legal do relatório fruto 
desse procedimento da maneira mais pontual possível. Após a aprovação 
do relatório final, por 7 votos a 4 no Senado, tendo em vista que a 
CPI da pandemia foi instaurada somente no Senado, o documento em 
questão foi direcionado para o Ministério Público, tal como é disposto 
no art. 6º da Lei n. 1.579. Cabe-se não olvidar que o requerimento para 
a averiguação do pedido para que se dê início a ação penal em juízo 
dispensa inquérito policial, pois trata-se de procedimento prescindível, 
haja vista que encontravam-se indiscutivelmente elementos suficientes 
para a averiguação de materialidade e autoria dos crimes.

Outrossim, conforme o art. 102, I, alínea c, da Carta Magna, 
verifica-se que é competência do Supremo Tribunal Federal processar e 
julgar crimes comuns e de responsabilidade não somente do Presidente 
da República, mas também dos Ministros de Estado, uma vez que 
indubitavelmente ambos foram acusados pelo crime de epidemia no 
relatório. No entanto, para que tal julgamento ocorra é imprescindível 



234  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

que haja a aprovação do parecer da Procuradoria-Geral da República, ou 
seja, o representante máximo do Ministério Público deveria endereçar 
ao pretório excelso uma denúncia contendo os elementos de convicção 
acerca do crime em discussão. Isso se dá desta maneira porque é função 
privativa do Ministério Público promover ação penal pública, tal como 
disposto no art. 129, I, do diploma constitucional.

Necessidade de responsabilização 

O historiador Alex Jack é responsável por elaborar em um 
de seus volumes Spiral of History uma teoria que atribui ao processo 
histórico um desenvolvimento que segue um movimento espiral. 
Isto é, saímos de um ponto central ao qual seguiremos circundando 
apesar do distanciamento dele. Esta teoria ratifica que existem de facto 
discrepâncias quando se refere aos diversos períodos históricos da 
humanidade, todavia é possível, mutuamente, verificarmos a repetição 
de certos acontecimentos. Tal ciclo, portanto, abarca grandes eventos 
históricos e até eventos que a priori parecem sequer possuir relevância 
prática.   

  Se a história se repete em algum nível, é somente a partir 
do conhecimento das injustiças sociais e atrocidades que já foram 
perpetradas que poderemos traçar um futuro menos sombrio. 
Inclusive, pode-se delinear um paralelo entre a necessidade de haver 
responsabilização e uma das parábolas apresentadas por Dom Quixote 
na obra de Miguel de Cervantes. 

Segundo uma das proposições de Dom Quixote, não existia mais 
que uma única mulher pura neste mundo e, ainda sim, cada homem 
na terra deveria pensar e acreditar que a sua mulher era a única pura. 
Similarmente devemos pensar acerca da justiça. Não importa quantas 
impunidades existam, deve-se perseguir inexoravelmente a atenuação 
das arbitrariedades, sobretudo, das autoridades governamentais, tendo 
em vista que foram eleitas democraticamente para representar o povo 
e, portanto, devem a elas um retorno por meio de ações  que garantam 
educação, lazer, segurança e saúde. Pois, sem estes não há um mínimo 
existencial, ou seja, um completo desrespeito à dignidade da pessoa 
humana.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 235  

Considerações finais

O presente artigo teve como intenção refletir acerca da 
impunidade que por décadas perdurou nos mais diferentes contextos 
sociais e históricos, até culminar com a elaboração do artigo 267 por 
meio do Decreto-Lei nº 2.848. A discussão abordada visa destacar como 
a indiscutível notoriedade da tipificação de condutas que anteriormente 
eram consideradas atípicas pode trazer benefícios jurídicos e reduções 
de impactos nos crimes cometidos contra a incolumidade pública. 

Diante disso, foram apresentadas as consequências para as 
sociedades que não puniam os responsáveis por cometer condutas que 
deveriam ter sido consideradas criminosas desde o ínicio, centralizando 
a impunidade como o passaporte para a repetição dos mesmos atos 
por diferentes épocas. Logo, ao tratar das repudiáveis condutas e 
contextualizá-las com o recente episódio de epidemia enfrentado pelo 
povo brasileiro, os autores buscaram repudiar a estranha reincidência dos 
mesmos comportamentos em uma sociedade moderna e juridicamente 
madura quando em comparação com os tempos passados, evidenciando 
as condutas criminosas e negligentes cometidas pelas autoridades 
do alto escalão da administração brasileira, apontando o nexo de 
causalidade entre as ações e os resultados que resultaram em mais um 
episódio na história brasileira de milhares de mortos por propagação de 
desinformação, irresponsabilidade e viés político.

À luz dessas considerações, o referido artigo reflete também 
sobre a aplicabilidade da lei em seu sentido doutrinário mais moderno 
de que a facilitação da propagação de doença contagiosa já é o suficiente 
para tipificar a conduta com as normas do Código Penal. Desse modo, 
se as autoridades sabiam da existência de dados que conferiam-os 
vislumbrar acerca do crescimento do número de óbitos e infectados 
caso a população retornasse à rua e, mesmo assim, tomaram tal medida, 
não há o que se falar senão a responsabilização destes.

Não só desacreditaram a ciência, formulando chacotas 
de inúmeros estudos fundamentados, mas também banalizaram 
recomendações médicas de caráter mundial e incentivaram o uso de 
medicamentos anti-científicos, o que impediu que as pessoas obtivessem 
plena defesa de sua saúde. Outrossim, para que haja a punição 
adequada deve-se verificar as facetas de irresponsabilidade por parte da 
administração, porque possibilitaram que uma doença cuja cura ainda 



236  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

era desconhecida se propagasse com tal velocidade que gerou a criação 
de novas cepas, além dessa enfermidade possuir sintomas fatais para 
uma grande parte da população. 

Outrossim, é indubitável que os governantes não ofereceram 
aos brasileiros os meios básicos e necessários para auxiliar na condução 
e proteção da vida de tantas famílias, que acabaram destruídas pelo 
Covid-19. Portanto, estas autoridades referidas ao longo deste artigo 
devem ser responsabilizadas com todo o rigor, peso e sentimento de 
justiça que carrega o artigo 267, §1º, do Código Penal Brasileiro. Por 
fim, reiteramos que já houve bastante impunidade em outros períodos 
em razão de não haver todas as ferramentas jurídicas necessárias para a 
responsabilização daqueles que cometeram tais atrocidades, o mesmo 
não pode se repetir atualmente, porque isso seria não somente um 
convite à impunidade, mas também uma ofensa a história das vítimas.

Referências

BRASIL. Senado Federal. Comissão Parlamentar de Inquérito. 
Relatório final da Comissão Parlamentar de Inquérito (CPI) da 
Pandemia da Covid-19. Disponível em: https://static.poder360.com.
br/2021/10/relatorio-final-renan-calheiros-cpi.pdf. Acesso em: 30 jan. 
2023.

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República 
Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado Federal, 2022. Disponível 
em: https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/566968/
CF88_EC105_livro.pdf. Acesso em: 2 fev. 2023.

CERVANTES Saavedra, Miguel de. Don Quijote de la Mancha. 
São Paulo: Real Academia Española: Asociación de Academias de la 
Lengua Española, 2004. 

DANDARA, Luana. Cinco dias de fúria: Revolta da Vacina envolveu 
muito mais do que insatisfação com a vacinação. Portal Fiocruz. 
Disponível em: https://portal.fiocruz.br/noticia/cinco-dias-de-furia-
revolta-da-vacina-envolveu-muito-mais-do-que-insatisfacao-com-
vacinacao#:~:text=A%20Revolta%20da%20Vacina%20deixou,de%20
vacina%C3%A7%C3%A3o%20contra%20a%20var%C3%ADola. 
Acesso em: 5 fev. 2023.

Estefam, André. Direito Penal: Parte Especial - Arts. 235 a 359-T. 
9.ed. São Paulo: SaraivaJur, 2022.



15

“VIVO SONHANDO”: MIROSLAV MILOVIC

Rose Dayanne1

 Universidade Federal de Campina Grande, Sousa, PB, Brasil.

Luto

“O sonho faz pensar, sobretudo quando nos faz pensar a 
possibilidade do impossível” (DERRIDA, 2002).

Onze dias após o 11 de Setembro de 2001, Derrida 
recebeu o prêmio Adorno em Frankfurt. No discurso de 

agradecimento, destacou que “o sonho é o elemento mais acolhedor 
para o luto, para a obsessão, para a espectralidade dos espíritos e para 
o retorno dos que voltam [...].” Ao ler esse discurso me reportei ao 
espectro de Miroslav Milovic, eterno retorno.

	Aquele que sobrevive à morte do ente amado, experimenta o 
fim do mundo2 e convive com o desejo incessante de encontrar o outro 
que partiu, sempre, cedo demais. Nesse sentido, escrever sobre alguém 
que se ama é ir ao encontro. Rememorar acontecimentos e sonhos. 
Ressignificar o luto infinito3. É também interrogar-se sobre o passado, 
sobre o que poderia ter sido feito para que o pior não acontecesse. A 
cicatriz inscrita no corpo e na alma daquele que sobrevive é o fracasso 
diante da impossibilidade de salvar o outro da morte, de interromper 
a catástrofe. Na perspectiva ética: “o outro me individualiza na 
responsabilidade que eu tenho por ele. A morte do outro que morre me 

1	 Professora Substituta na Universidade Federal de Campina Grande. Líder do Grupo de 
Pesquisa Miroslav Milovic.

2	  A “morte do outro, não apenas, mas sobretudo se nós o amamos, não anuncia uma ausência, 
uma desaparição, o fim de tal ou tal vida [...]. A morte declara a cada vez o fim do mundo 
em totalidade, o fim de todo mundo possível e a cada vez o fim do mundo como totalidade 
única, portanto insubstituível e portanto infinita” (DERRIDA apud CONTINENTINO).

3	 Ver SANTOS, Rose Dayanne. Luto Impossível: em memória de Miroslav Milovic. IN: 
SANTOS, Mariana Dias Pinheiro... [et. Al]. II Filosofia, vida e morte (livro eletrônico). 
1 ed. Aracaju: Marcos Balieiro, 2022.



238  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

afeta na minha identidade de eu responsável” (LEVINAS, 2003, p. 31).
	Boris Pahor dedicou a obra Necrópole “a todos que não 

voltaram”. No livro, ele narra as contradições de ter sobrevivido ao 
campo de concentração e o sentimento de culpa, de ser um homem 
vivo, na cidade dos mortos. “É uma traição, fala Pahor, ter sobrevivido e 
viver” (MILOVIC, 2020, p. 391). A admiração de Milovic pelo escritor 
esloveno ficou registrada no artigo publicado em 20204. Anos atrás, 
Milovic foi convidado pela embaixada da Eslovênia para proferir uma 
palestra em homenagem aos 100 anos de Pahor. O evento não ocorreu, 
mas o texto ficou guardado. 

	O conceito de necropolítica foi muito utilizado para definir a 
política brasileira e o negacionismo diante da pandemia de Covid-19. 
Esse período no Brasil fez Milovic recordar a literatura de Pahor e 
fazer um paralelismo à tese filosófica de Agamben da “vida exposta à 
morte”. O resultado foi a publicação do artigo na Revista Profanações, 
em 2020, com a seguinte diagnose: “A biopolítica da modernidade 
se transformou em tanatopolítica. Para ficar mais claro, a palavra 
biopolítica quer dizer uma política sem a política. Essa é a explicação 
da despolitização moderna e da perda da liberdade” (MILOVIC, 2020, 
p. 392). A política no Brasil, no quadriênio 2019-2022, concretizou o 
projeto da morte, o discurso de ódio, a negação da diferença e a razão de 
ser da política. Todos os perigos que a história demostrou que a política 
não deve ser foram praticados e implementados no Brasil.

	A eleição de Bolsonaro à presidência foi uma tragédia anunciada 
em 2018. O lema que circulou nas redes sociais, no final daquele ano, 
foi “ninguém solta a mão de ninguém”. No entanto, nem o mais 
pessimista dos brasileiros tinha a dimensão concreta da tragédia que 
estava por vir. Genocídio contra os Yanomami5, genocídio contra as 
vítimas da Covid-19; após a redemocratização, nenhum Presidente 
no Brasil tinha sido acusado de praticar tantos crimes de genocídio e 
crimes contra a humanidade como Bolsonaro. Aproximadamente 700 
mil pessoas, além dos casos subnotificados, mortes correlacionadas às 
ações e omissões do Governo Federal, conforme comprovou o extenso 

4	 Ver MILOVIC, M. Necrópole da vida nua: Paralelismos entre Agamben e Pahor. 
Profanações, 7, 2020, p. 387–393.

5	 Mais informações: https://www.conectas.org/noticias/tragedia-yanomami-os-avisos-que-o-
governo-bolsonaro-nao-quis-ouvir/ 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 239  

Relatório6 da CPI da Pandemia.
 Em 2019, Milovic enviou vários e-mails manifestando interesse 

em sair do Brasil, fazer uso do “sabático” e voltar a Alemanha. Sem saber 
que sair do Brasil, talvez, fosse a melhor maneira de permanecer vivo. 
Seria, talvez, uma intuição? A hospitalidade, o acolhimento, a abertura 
ao outro, que Milovic tanto defendia nos textos7 não foi alcançada na 
prática nesse momento. Um único “sim” como resposta poderia ter 
mudado os rumos da história de Milovic, e, por conseguinte, a minha? 

É bem verdade que Milovic já tinha vivenciado essa experiência 
nômade de deixar seu país, a Iugoslávia, durante a guerra e viver um 
périplo pela Grécia, Turquia, Espanha, Japão até chegar a América. 
O filósofo Luis Sáes Rueda, professor em Granada, ao dedicar um 
exemplar do livro a Milovic, escreveu:

A mi amigo Miroslav, de corazón a corazón. Miro ha sido un 
auténtico ser errático. 

Talvez, essa seja uma justa maneira de definir Miroslav. Ser 
errático é aquele que “pode colocar em ação sua liberdade e ascender 
à forma mais digna de sua existência. Pois existir implica enfrentar o 
desafio de estar sempre em trânsito ou em construção”.8

Milovic viveu mais de duas décadas no Brasil, um refúgio seguro 
desde a década de 90, no entanto se tornou o pior lugar para estar 
durante a pandemia de Covid-19. Como isso aconteceu? Faz sentido 
procurar a origem da tragédia? Em 2016, se Bolsonaro tivesse sido 
cassado ao fazer apologia à tortura durante a sessão de admissibilidade do 
impeachment da Presidente Dilma no Congresso Nacional, estaríamos 
mais salvaguardados na pandemia? Seria o golpe contra a Presidente 
Dilma Rousseaff a gênese da tragédia brasileira?

A política, porém, não é feita de hipóteses e a história, por sua 
vez, não é a narrativa imbricada na partícula “se”, mas na versão que se 
consumou. Lembro Milovic dizer que esteve frente a frente de Bolsonaro 
em dois momentos durante uma viagem a Florianópolis. Convidado 
a ministrar uma palestra na Universidade Federal de Santa Catarina, 

6	 Disponível: https://legis.senado.leg.br/comissoes/mnas?codcol=2441&tp=4 
7	 Ver MILOVIC, Miroslav.  Na casa de Levinas. In: Comunidade da diferença. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará; Ijuí, RS: Unijuí, 2004.
8	 RUEDA, Luis Sáez. Ser errático. Una ontologia crítica de la sociedade. Editorial Trotta, 

2009, p. 1, Tradução minha.



240  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Milovic ficou hospedado no mesmo hotel que o então deputado federal. 
“Era um louco falando barbaridades para meia dúzia de lunáticos no 
hotel”, assim descreveu Milovic. 

E, mais um encontro, no avião. “Era insignificante”, recordava 
Milovic sobre a figura de Bolsonaro na política brasileira. Sintomático é 
tentar compreender não a personalidade repugnante de Bolsonaro que 
sempre defendeu a barbárie - ditadura, tortura e genocídio, mas o que 
mudou na sociedade brasileira que, antes não lhe dava ouvidos, e em 
2018 decidiu eleger essas pautas extremistas como projeto político a ser 
implementado no Brasil.

	Depois da tragédia é fácil identificar o rastro dos destroços e até 
traçar um encadeamento lógico dos fatos. Após a morte de Benjamin é 
fácil afirmar que Portbau era a pior rota de fuga. No entanto, naquele 
contexto histórico, será que era realmente? Tantos judeus conseguiram 
fugir pelos Pirineus, por que Benjamin não? Essa é a típica pergunta de 
quem sobrevive à catástrofe, não das verdadeiras testemunhas. 

No que diz respeito às pessoas acometidas pela Covid-19, há 
relatos de pessoas intubadas e desacreditadas pelos médicos, mas que 
sobreviveram. Milovic, não. Recordo o médico dizer que Milovic 
precisava também de sorte. Será que a sorte tem força messiânica para 
evitar a tragédia? Numa entrevista, Milovic deixou a seguinte mensagem: 
“a consequência das tragédias políticas é que as verdadeiras vítimas não 
sobrevivem para testemunhar. Estamos neste silêncio sobre o Mal.”9

Derrida, no discurso de Frankfurt, lembrou que meses antes 
do suicídio, “Benjamin teria sonhado, sabendo-o sem o saber, algum 
hieróglifo poético e premonitório: ‘Moi, d, je suis dorénavant ce qui 
s’appelle fichu’ - ‘Eu, d, sou a partir de agora o que se chama de perdido’- 
(DERRIDA, 2002, p. 7).” Podem os sonhos preanunciar as catástrofes? 
A tradição de Platão a Husserl “liga a responsabilidade do filósofo ao 
imperativo racional da vigília, do eu soberano, da consciência vigilante” 
(DERRIDA, 2002, p. 2). A imagem construída no ocidente do filósofo 
não é daquele que sonha, mas que desperta, acorda, pensa.

Por outro lado, a filosofia mantém afinidades com o sonho, a 
literatura, a música e a poesia. Milovic argumenta que “é preciso falar, 

9	 Ver a entrevista com Miroslav Milovic: Contemplar para compreender, entender a si 
mesmo para fazer o bem. Disponível: Entrevista especial com Miroslav Milovic - Instituto 
Humanitas Unisinos - IHU



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 241  

testemunhar, mesmo tendo as dúvidas. Para o mundo entender o que 
aconteceu. Para Pahor a literatura é essa possibilidade de testemunhar. 
Se aprofundar mais nesta vida, quer dizer nesta morte.” (MILOVIC, 
2020, p. 391). Essa é a responsabilidade do sobrevivente, ideia que 
perpassa o texto.

Amizades-Política

“O elemento político, na amizade, reside no fato de que, no 
verdadeiro diálogo, cada um dos amigos pode compreender a verdade 
inerente à opinião do outro” (ARENDT, 1993, p. 99). O outro não é 
a cópia de si mesmo. O mundo comum dos amigos se potencializa nas 
diferenças e não na identidade. 

Miroslav cultivou a arte de ter amigos em todos os continentes. 
Como filósofo e ser humano solidário, sabia a importância da amizade. 
O amigo é também o responsável por manter a memória do outro que 
partiu. É um compromisso diário que requer engajamento. Milovic 
dedicou seu último texto “Pandemia como história” à memória de Mário 
Castellani, amigo que faleceu em 2020. Mário era médico sanitarista e 
encontrou Miroslav Milovic no curso de filosofia na Universidade de 
Brasília. Assim como a vida, a sala de aula promove bons encontros. 

Fui testemunha dessa amizade. Lembro da esperança de Miroslav 
na recuperação do amigo que se encontrava hospitalizado. Dizia: 
“Mário vai acordar quando o pesadelo – a pandemia e o pandemônio 
(Bolsonaro) – tiver passado”. Infelizmente, isso não aconteceu. 

A amizade verdadeira é infinita. Ser amigo é manter o diálogo 
também com os espectros. “Chama-lo por seu sobrenome, chamar seu 
sobrenome, seu nome, [...] se ele não responde mais, é também porque 
ele responde em nós, no fundo de nosso coração, em nós mas antes de 
nós, em nós diante de nós” (DERRIDA, 2008, p. 30).

Neste artigo, é significativo indicar que o rastro da amizade 
entre Milovic e Castellani está presente nos Manuscritos do direito como 
potência10. Essa fonte revela que nas anotações de filosofia de Milovic 
também aparece o registro singular de uma grande amizade. 

O primeiro contato do leitor com os Manuscritos é impactante. 

10	 Disponível: http://library.lol/main/3C7CC452118A0DB2AA7ECC3BE1487D64



242  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Pode-se ver a letra de Miroslav. O estilo de escrita. O modo como elabora 
os argumentos. Os vários idiomas em que escreve. Esse é o primeiro 
Caderno publicado de Milovic, corresponde aos fichamentos do projeto 
inacabado “Direito como potência” desenvolvido na Universidade de 
Brasília.

Na seção sobre o pensamento de Hannah Arendt foi encontrada 
uma correspondência eletrônica datada de 15 de setembro de 2003, na 
página 198, na qual Mário escreve:

Caro Miro

Recebi este email hoje e achei que poderia te interessar... abraços 
Mário

O e-mail correspondia ao ensaio A democracia não tem fim escrito 
por Alcino Leite Neto, publicado em 14 de setembro de 2003. O ensaio 
versava sobre a obra Voyous de Derrida. Dizia o autor: “’Voyous, do 
filósofo Jacques Derrida, talvez seja a principal obra de filosofia política 
publicada até o momento que tem no seu horizonte os acontecimentos 
trágicos de 11 de Setembro, o consecutivo avanço da “doutrina Bush” e 
a crise internacional que adveio de tudo isso”11.

No discurso proferido no Prêmio Adorno, em 22 de setembro 
de 2001, Derrida acrescentou de última hora considerações sobre a 
tragédia política do 11 de setembro. Ao fazer isso, Derrida externalizou 
que não podia silenciar diante das tragédias políticas. Na obra Voyous, 
publicada em 2003, Derrida desenvolve esse tema a partir da publicação 
de duas conferências em que trata a questão da razão e da democracia, 
bem como, as consequências éticas, políticas e jurídicas. 

  No ensaio A democracia não tem fim, o autor destaca a 
expressão “États voyous” que aparece na obra. Pontuando a dificuldade 
de tradução e a ambiguidade da expressão “Estados delinquentes” no 
cenário político internacional. O ensaio deixa expressa a complexidade 
da obra de Derrida e sua força política. É o que se depreende do trecho: 

Derrida é um democrata extremado. A uma concepção fixa da 
democracia, cujos princípios já estariam determinados, o filósofo 
contrapõe a ideia da democracia como processo, como algo que 
produz sua própria diferença no tempo, pois está sempre inacabada, 
sempre por se fazer.12

11	 Disponível: https://www1.folha.uol.com.br/folha/pensata/ult682u86.shtml
12	 Disponível: https://www1.folha.uol.com.br/folha/pensata/ult682u86.shtml



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 243  

	Essa passagem do ensaio Miroslav Milovic grifou. A noção 
de democracia como processo inacabado é desenvolvida também por 
Miroslav no texto de 2005 A impossibilidade da democracia, no qual 
afirma “A democracia não está na presença” (MILOVIC, 2005, p. 
5). Esta afirmação dialoga explicitamente com o conceito derridiano 
de democracia por vir, que não significa uma democracia futura, no 
sentido teleológico. Diametralmente,

significa, antes de tudo, que esta democracia com a qual sonhamos 
está ligada conceitualmente a uma promessa. A ideia de uma 
promessa está inscrita na ideia de democracia: igualdade, liberdade, 
liberdade de expressão, liberdade de imprensa – todas estas 
coisas estão inscritas como promessas da democracia (DUQUE-
ESTRADA, 2004, p. 244).

	Uma promessa infinita. Que não se realiza, dada a sua 
impossibilidade. Posto isso, fica patente que as ressonâncias13 entre 
Milovic e Derrida parecem existir para além do interesse geral sobre 
a política e se estreita à noção singular de democracia. O engajamento 
político desses dois filósofos permitiu que em momentos sombrios 
da história ambos tenham se manifestado publicamente, mediante a 
escrita, em conferências e em entrevistas. O que reforça, portanto, o 
compromisso destes filósofos com a democracia, a justiça social e os 
perigos da despolitização. 

É o que se pode verificar no discurso de Derrida ao receber o 
Prêmio Adorno. Diz Derrida: “não acredito na inocência política de 
ninguém nesse crime. E, se minha compaixão para com todas as vítimas 
inocentes é sem limite, é porque tampouco pára naquelas que morreram 
no 11 de setembro, nos Estados Unidos.” Por sua vez, Milovic no 
período do desgoverno Bolsonaro fez críticas severas sobre os perigos 
fascistas que via se consolidar no Brasil. Escreveu Milovic: “Políticos 
loucos como Trump e Bolsonaro vem falando que não há vírus, que 
é apenas uma gripe. [...] Ele é louco? Ele é o demônio em pessoa? Ele 
teve a honradez de posteriormente se desculpar?” (MILOVIC, 2020). 
Nós, sobreviventes, somos testemunhas que Bolsonaro não apenas 
não se desculpou como incentivou mais ataques e terror à democracia 

13	 Há outros pontos comuns na filosofia de Derrida e Milovic.  Isto fica patente na afirmação 
de Derrida: “fora do que dominou nossa tradição metafísica, tento, à minha maneira, 
extrair algumas consequências éticas, jurídicas e políticas, quer se trate do tempo, do dom, 
da hospitalidade, do perdão, da decisão - ou da democracia por vir” (DERRIDA, 2022, p. 
3). Esses temas se fazem presente nos escritos e projetos de pesquisa de Milovic. 



244  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

brasileira. O 8 de janeiro de 2023 foi o ápice desse extremismo. 
No texto Direito do Simulacro, Milovic esclarece que a palavra 

diabo tem origem no verbo diávolo, que indica o caminho perigoso em 
abandar o universal em defesa das estruturas identitárias (MILOVIC, 
2021). Negar as diferenças, eliminar as minorias, refutar a verdade, 
afirmar pautas identitárias, autoritárias e preconceituosas é a síntese da 
gestão Bolsonaro. Posto isso, cabe-lhe, etimologicamente a expressão: 
governo diabólico.  

Sem fim...

A decadência de um país ocorre quando se esquece a origem da 
catástrofe contra seu povo. Em nome das vítimas da Covid-19 no Brasil 
e dos familiares que enfrentam a infinita tarefa do luto, é imprescindível 
cultivar as memórias individuais e coletiva para confrontar o passado 
sombrio da política brasileira. 

De igual modo, é necessário promover uma luta constante para 
que os algozes sejam responsabilizados, julgados e punidos pelas ações 
e omissões criminosas. O método negacionista implementado como 
política governamental no Brasil sob o manto de normalidade foi em si 
tão assustador quanto as atrocidades cometidas. 

Na primeira seção do artigo, restou demonstrado que o luto é 
infinito. É permanente. Estar enlutada de alguém que se ama implica 
em uma responsabilidade ética, pela memória do outro. Também ficou 
externalizado a imprevisibilidade de um acontecimento, da história, 
sobretudo, das catástrofes políticas. Ainda assim, o sentimento de culpa 
persiste em quem sobrevive. No mais, ficou explícito que “o sonho é 
também um lugar hospitaleiro para a exigência de justiça, assim como 
para as esperanças messiânicas mais invencíveis” (DERRIDA, 2002, p. 
6).

Na segunda seção, através da correspondência de Mario 
Castellani a Miroslav Milovic se comprovou a conexão entre a amizade 
e a política. Mario tinha a hipótese de que o ensaio A democracia não tem 
fim poderia interessar a Milovic. O que se confirmou, dado que Milovic 
imprimiu a correspondência eletrônica e juntou aos fichamentos do 
projeto Direito como Potência – que foi publicado em 2021 com o 
título Manuscritos direito como potência. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 245  

Embora o ensaio em questão verse sobre a obra Voyous de 
Derrida, Milovic o anexou na seção sobre a filósofa Hannah Arendt. Por 
qual razão? Esta pergunta não foi respondida, pois o objetivo do artigo 
é também convidar todos os leitores de Milovic ir à fonte primária, ao 
encontro dos Manuscritos direito como potência.

Ao final, o artigo comprovou as ressonâncias políticas entre o 
pensamento de Milovic e Derrida, inclusive, uma proximidade na noção 
de democracia inacabada, intitulada por Derrida de democracia por vir 
e em Milovic de impossibilidade da democracia. No mais, seguiu-se o 
rastro da produção de Milovic e constatou-se que a obra Voyous é citada 
como bibliografia por Milovic no artigo Teoria e política: Derrida vs 
Sartre, o que demonstra que o e-mail do amigo Mário Castellani trouxe 
implicações práticas na escrita do filósofo Miroslav Milovic. Nisso, 
consiste a verdadeira amizade, a afirmação da diferença, no outro que 
me atravessa, que faz parte do meu ser. 

A filosofia de Milovic acredita que a “política faz a diferença, a 
política cria a ontologia, a possibilidade do Novo” (MILOVIC, 2006a). 
Ao som de “Vivo Sonhando” de Tom Jobim, respondo ao espectro de 
Miroslav Milovic, meu eterno companheiro:

“Pobre de mim, que só sei te amar!”

Referências

ARENDT, H. A Dignidade da Política: ensaios e conferências. Rio 
de Janeiro: Relume Dumará, 3 ed.,1993.

CONTINENTINO, M. C.. O fim do mundo: Adeus a Claudia 
Castro. Analógos (PUCRJ), v. XI, p. 211-216, 2011.

DERRIDA, J. Adeus a Emmanuel Lévinas. São Paulo, Perspectiva, 
2004.

DERRIDA, J. Discurso de Frankfurt. Le Monde diplomatique. 
Janeiro de 2002.

DUQUE-ESTRADA, Paulo Cesar (org.). Espectros de Derrida. Rio 
de Janeiro: NAU editora, 2008.

LEVINAS, Emmanuel. Deus, a morte e o tempo. Almedina, 2003.



246  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

MILOVIC, Miroslav. Na casa de Levinas. IN: Comunidade da 
diferença. Rio de Janeiro: Relume Dumará; Ijuí, RS: Unijuí, 2004.

MILOVIC, Miroslav. Arendt. O otimismo pensando a dignidade da 
política. Edição 206, Revista do Instituto Humanistas Unisinos. IHU 
ONLINE, 2006a.

MILOVIC, Miroslav. A impossibilidade da democracia. Anais do 
XIV Congresso Nacional do CONPEDI, Florianópolis: Fundação 
Boiteux, 2006b.

MILOVIC, Miroslav. O vírus do capitalismo. São Paulo: 
Prerrogativas, 2020.

MILOVIC, Miroslav. Teoria e Política: Derrida vs Sartre. Ekstasis: 
Revista de Hermenêutica e Fenomenologia, V.11, n.1, 2022. 

MILOVIC, Miroslav. Necrópole da vida nua: Paralelismos entre 
Agamben e Pahor. Profanações, 7, 2020, p. 387–393.

SANTOS, Rose Dayanne. Luto Impossível: em memória de Miroslav 
Milovic. IN: SANTOS, Mariana Dias Pinheiro... [et. Al]. II Filosofia, 
vida e morte (livro eletrônico). 1 ed. Aracaju: Marcos Balieiro, 2022.

RUEDA, Luis Sáez. Ser errático. Una ontologia crítica de la 
sociedade. Editorial Trotta, 2009, p. 1, Tradução minha.



16

DISCURSO DE ABERTURA DA 
INAUGURAÇÃO DO AUDITÓRIO 

MIROSLAV MILOVIC, AUDITÓRIO DA PÓS-
GRADUAÇÃO DA FACULDADE DE DIREITO 

DA UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA

Sabrina Beatriz Ribeiro Pereira da Silva1 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Dia 11 de novembro de 2022.

Meus cumprimentos a todas as pessoas aqui!
Miroslav Milovic, carinhosamente chamado de Miro, é uma 

pessoa que sempre será lembrada nos mais diversos lugares desse mundo. 
Para aquelas pessoas que tiveram a oportunidade de conhecê-lo 

pessoalmente, a recordação que fica é de um homem muito gentil que, 
para além de brilhante, era muito paciente, engajado e generoso. Já para 
aquelas pessoas que não tiveram a felicidade de conhecê-lo pessoalmente, 
Miro é uma grande e inafastável referência quando o assunto é: filosofia 
do direito; metafísica; biopolítica e direito; democracia e neoliberalismo 
na modernidade; tradição e diferença; entre tantas outras temáticas que 
circundam análises sociais, filosóficas e jurídicas. 

Natural da antiga Iugoslávia, Miro estabeleceu sua formação e 
prática acadêmica de forma multinacional. Graduado em filosofia pela 
Faculdade de Filosofia de Belgrado, ele foi doutor pela Universidade de 
Paris e pela Universidade de Frankfurt. Fazendo jus a formação altamente 
qualificada, foi docente em grandes e renomadas universidades pelo 
mundo, como: Chiba University, no Japão; Universidad de Granada, 

1	 Advogada. Mestranda em Direito, Estado e Constituição pela Universidade de Brasília 
(UnB). Bacharela em Direito pela Universidade de Brasília e pela Universidad Nacional da 
Colombia – Sede Bogotá. Discípula e monitora do Prof. Miroslav Milovic na UnB.



248  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

na Espanha; Middle East Technical University, na Turquia; e na própria 
Faculdade de Filosofia de Belgrado, seu berço acadêmico na Iugoslávia. 

Miro ingressou no Departamento de Filosofia da UnB em 
1997, Depois de tantos anos de incerteza em sua vida profissional, o 
Departamento de Filosofia da UnB o acolheu e pôde se beneficiar de 
seu trabalho por quase quinze anos. Durante a institucionalização do 
doutorado em Direito nesta nossa Faculdade, buscou-se uma importante 
abertura interdisciplinar e nesse momento o professor Miroslav recebeu 
um contundente e insistente convite para compor o quadro docente no 
Programa de Pós-Graduação da Faculdade de Direito da Universidade 
de Brasília.

Miro é tamanho, que a mudança de departamento já deixava 
saudades e, dizem, que todos alunos de Filosofia ingressam no curso 
sabendo quem era Miro por tantas vezes que era mencionado em sala 
acompanhado de frases de saudade pela mudança. 

Generosa foi a geração que pôde crescer e se inspirar com 
Miro na Filosofia. Exemplo de sua contribuição e multiplicação de 
saberes e afetos é o querido professor Wanderson Flor, hoje professor 
do Departamento de Filosofia e do programa de pós-graduação em 
Direitos Humanos e cidadania e em Metafísica – espaço onde partilhou 
a docência com Miro.

Uã, como é carinhosamente chamado, foi graduado e mestre 
em Filosofia sob a orientação de Miro, na Filosofia. E assim, com 
essa sólida base e com o acolhimento necessário, pôde continuar seus 
estudos e hoje é uma referência no debate da Filosofia africana. Trago 
este exemplo como forma de mais uma vez mostrar que a generosidade 
de Miro não é apenas digna de admiração mas verdadeira condução 
de caminhos e abertura de portas, essas vozes ecoam e refletem um 
homem que permitiu e incentivou para que outros e todos povos e 
etnias também ousassem saber (sape aude) e serem reconhecidos.

Eu também tive a honra de conhecer e conviver com o professor 
Miroslav já no começo da minha graduação em Direito na Universidade 
de Brasília no ano de 2017. Cursei “Ética e Direito” com o professor 
Miroslav e, sob sua batuta, inicialmente fizemos uma grande viagem na 
história na filosofia, depois passamos a mergulhar nas complexidades do 
mundo moderno e atual aprofundando conceitos como a subjetividade 
e a liberdade, para, enfim, adentrar o ensejo da ética e do direito hoje.



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 249  

Miro sempre falava que “no fim, estudar direito significa entender 
seu próprio fundamento democrático”. Então, com ele, os calouros em 
Direito na Universidade de Brasília tiveram a oportunidade de estudar 
e compreender (uns mais que outros) sobre metafísica, ética, política, 
estado, soberania popular, identidade, liberdade, tradição, diferença... 
Ou seja, não era uma mera disciplina sobre código de ética, era uma 
imersão na história da filosofia, a partir da leitura e debate sobre grandes 
autores e, principalmente, a partir de muitos questionamentos, muitas 
perguntas sobre a sociedade, sobre os outros, sobre a vida, o universo e 
tudo o mais.

Eu, particularmente, me encantei tanto pela disciplina de ética e 
direito e pela metodologia do Miro, que depois de cursar a matéria eu fui 
convidada para ser monitora dele e nessa condição tive a honra de estar 
com o professor Miroslav fora das salas de aula. Às vezes sentávamos 
na cantina para tomar um cafezinho e compartilhar impressões sobre 
a disciplina ou estender a filosofia sobre alguma questão que surgiu 
durante a aula.

Considero que fui uma discípula de Miro porque além de toda 
troca intelectual, ele, sempre de forma respeitosa e afetuosa, muito 
me incentivou a ocupar espaços. O que mais enfatizava era o espaço 
acadêmico, seguindo com uma pós-graduação que, segundo ele, com 
meu perfil poderia ser muito proveitosa tanto no direito como na 
filosofia. Hoje eu faço mestrado aqui na nossa Faculdade de Direito da 
UnB e estou segura que Miro estaria muito orgulhoso de mim agora.

Miro era, e continua sendo na memória de quem o conheceu, 
o tipo de pessoa que desperta efeitos singulares em nós por sua 
tamanha simplicidade e ao mesmo tempo genialidade. Em seu ofício 
como professor Miro conseguia iluminar complexidades obscuras da 
biopolítica e da filosofia para facilitar a compreensão dos estudantes. 
Ao elucidar conceitos e explicar contextos de forma interdisciplinar e 
muito diversificada, Miro transformou – e ainda transforma por meio 
de sua vasta produção que pode ainda ser acessada nos livros, artigos 
e plataformas digitais – a nossa maneira de ver, entender e encarar o 
mundo.

Como docente, os ensinamentos de Miro sempre transcenderam 
os conteúdos do currículo. Ciente de que são as perguntas incitam a 
mudar a nós e ao mundo, como um grande mestre, ele dominava a arte 



250  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

de questionar e assim inspirava de forma incomum quem nem sabia 
seu nome e adquiria com facilidade a admiração de qualquer um que 
o escutasse suscitar questionamentos, sempre de forma tão espontânea 
e singular.

No dia de 11 de fevereiro de 2021, em decorrência de 
complicações septicêmicas, enquanto internado por infecção da 
COVID-19, faleceu o nosso professor Miroslav. Essa notícia foi um 
grande baque para todos nós que, além de termos sido ensinados por 
sua sapiência, fomos afetados pelo seu afeto e sentimos a sua ausência 
física.

Miro lecionava suas aulas para os mestrandos e doutorandos em 
direito neste auditório. Aqui eu tive a rica oportunidade de ouvir ele 
interconectando filósofos, cientistas políticos, sociais e juristas de forma 
única e brilhante a partir da compreensão do direito como potência.

Na ancestralidade africana, dizemos que uma pessoa permanece 
viva enquanto seu nome é lembrado, enquanto as pessoas falarem e 
conversarem sobre Miro. Enquanto seu nome for repetido ele está 
presente em nós e entre nós, porque o passado se conecta ao presente e ao 
futuro, numa sincronia que o Chronos não explica mas a ancestralidade 
sim.

Tenhamos aqui, nosso próprio tempo, nosso Kairós. Batizar o 
auditório da Pós-Graduação em Direito da Universidade de Brasília 
como Miroslav Milovic é, além de belo e justo, a perpetuação da 
existência de Miro. É permitir que a memória cumpra sua função de 
honrar o passado, ter Miro conosco no presente e generosamente, assim 
como Miro nos honrou, propiciar que os futuros alunos neste auditório 
sejam também honrados com a presença de Miro.



17

MIROSLAV MILOVIC: PROFESSOR DA 
DIFERENÇA1

Cacilda Bonfim2  
Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Maranhão, São Luís, MA, Brasil.

É sempre sublime lembrar de Miroslav Milovic. Assim, 
receber o convite para participar deste II Colóquio em sua 

homenagem foi uma honra ímpar, pois discorrer sobre o pensamento 
do professor Miroslav, o querido Miro, é reviver reflexões que pulsam 
e vivificam o trajeto de significações do meu caminhar acadêmico e 
pessoal. 

Nesta ocasião, celebramos não apenas os vinte anos da publicação 
do livro Filosofia da Comunicação, mas uma visão de mundo espraiada 
também nas obras Comunidade da diferença (2004), Política e Metafísica 
(2017) e em inúmeros artigos, conferências e entrevistas.  

Meu texto como professora e pesquisadora de filosofia irrompe 
da escuta como aluna de Miro - no mestrado de filosofia da UnB, em 
2011 - e se manifesta a partir de lições valorosas perpassadas por uma 
relação acadêmica digna e honrosa, sublinhada de reconhecimento e 
reciprocidade. Ele, tendo percorrido o mundo, vindo originariamente 
da Sérvia, da guerra, do conflito, do protesto, da insurreição e eu, 
apesar de ter passado infância e adolescência em Brasília, procedente do 
Maranhão, Nordeste, Brasil, América Latina de golpes, instabilidade, 
invisibilidade, drama, luta e agora, escopo do ódio escancarado e abjeto 
de uma elite fundamentalista, forjada no obscurantismo, na ignorância.  

No percurso daquela minha Pós-Graduação universitária, 
Hannah Arendt foi o liame da pesquisa e com a orientação de Miro 
perquirimos juntos o sentido de Justiça. Às vezes nos reuníamos no 
departamento de Filosofia da UnB, que na época era no subterrâneo 

1	 Conferência ministrada no II Colóquio Internacional Miroslav Milovic em 12 de novembro 
de 2022.

2	 Professora de Filosofia no Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Maranhão 
(IFMA) - Campus Monte Castelo, com doutorado pela UnB.



252  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

do famoso minhocão (ICC - Ala Norte), noutras, no café da Faculdade 
de Direito, onde ele estava ministrando suas aulas. Em transição de um 
departamento a outro, Miro personificava a própria interdisciplinaridade, 
pois ele era a passagem, a abertura, a possibilidade de atravessar o limiar 
de múltiplas filosofias, tempos e realidades.  

Da varanda de seu apartamento, nas tardes de orientação, 
víamos o lago Paranoá, o horizonte de Brasília, e eu ansiava pelo 
porvir de minha vida docente, já iniciada, mas que se nutria ali, na não 
neutralidade de seus atos e de suas palavras, porque isenção não fazia 
parte do seu modo ser. Na introdução de sua obra, Comunidade da 
Diferença, ele se posiciona em forma de agradecimento: “Escrevi este 
livro em solidariedade a todos que, como no exemplo da guerra recente 
na Iugoslávia, mostraram coragem e desobediência civil. Em memória 
de todos que, como Miladin Zivotic, amigo e professor, lutavam contra 
o comunismo, o nacionalismo e o liberalismo” (MILOVIC, 2004, p. 
9). Não há meias palavras. Solidariedade é o sentimento ético balizador. 
Liberdade, a causa mor do combate. Este era meu professor, orientador, 
mestre sagaz, homem vivido.3   

Conversas, cafés, trocas de informações culturais, indicações de 
leitura, apoio para a publicação de artigos e apresentações em eventos. 
Obtive o grau de mestre, pouco tempo depois me doutorei. Admiração 
e amizade prosseguiram e a mais significativa deferência veio quando, 
em dezembro de 2020, ele me convidou para fazer uma apresentação 
sobree Hannah Arendt - pensadora que estudo até hoje - no curso que ele 
estava montado de Mestrado e Doutorado em Direito e Metafísica para 
seus alunos de Direito da UnB. Infelizmente, o projeto foi bruscamente 
interrompido por seu falecimento. 

Internado devido ao Covid-19, Miro teve complicações e não 
resistiu. Como bem expressou o professor José Geraldo de Sousa Junior, 
ao redigir o obituário para a Secretaria de Comunicação da Universidade 
de Brasília: “A notícia caiu de modo fulminante entre seus colegas e 
alunos, absolutamente chocados.”4 

3	 Pode-se encontrar essa tríplice crítica em sua obra anterior, Política e Metafísica. Miro 
critica o comunismo na Iugoslávia por ser herdeiro de uma herança totalitária. Critica o 
nacionalismo na Iugoslávia devido a exclusão social que enseja e critica o capitalismo por 
eliminar a possibilidade de convivência democrática, “ele quer funcionar e nos livrar de nós 
mesmos” (MILOVIC, 2017, p 54).  

4	 Disponível em: https://noticias.unb.br/images//Artigos/MIRO_compromisso_com_a_
filosofia_poltica_e_com_o_mundo.pdf



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 253  

Saudade e gratidão. Volta e meia abro o caderno de anotações 
que eu fazia de suas aulas.  Releio seus livros. Tesouros de papel. 

A questão medular do curso não diretamente realizado, mas 
presente em todo seu pensamento, era o direito como potência. A 
perspectiva arendtiana fulcral emergia da proposição “Direito de ter 
direitos” e do posicionamento da pensadora junto aos que quereriam 
desmontar a metafísica, evidenciando suas consequências nefastas para 
a política. Em uma entrevista de 2006 à revista do Instituto Humanitas 
Unisinos, discorrendo sobre o pensamento de Arendt, Miro evidenciou: 

O indivíduo que não pensa e se torna cúmplice dos crimes: essa 
é a banalidade do mal diagnosticada por Hannah Arendt como 
a consequência dessa tradição filosófica que quase mumificou a 
estrutura do ser e nos marginalizou. Por isso, Arendt vai iniciar 
o projeto sobre a política no contexto da diferença ontológica 
de Heidegger. Política faz a diferença, política cria a ontologia, a 
possibilidade do Novo (MILOVIC, 2006). 

Leitura contundente e precisa. Quão atual é Hannah Arendt, 
quão crucial é saber interpretá-la, sem chavões e modismos. Posso ainda 
citar outra enunciação de Miro: “a ação política em Arendt é sempre 
uma interação. Os outros são pressupostos e não só consequências de 
uma reflexão solitária” (MILOVIC, 2017, p. 99). Vê-se plenamente 
na colocação o ponto de convergência entre o pensamento de Arendt 
e o pensamento próprio professor Milovic. Não é por formalismo 
acadêmico, como quem apenas traça uma diagnose elaborada ao longo 
da história da filosofia, que ela é referida. Não há imparcialidade na 
docência. Conceitos e ideias também são searas de disputa. Arendt está 
presente na profusão de autores mencionados por Miro porque também 
para ele a política é concebida como ação conjunta, isto é, intersubjetiva 
de tal modo, que também ele está na contramão da tradição filosófica 
proferida em solilóquios e confronta-se com todo e qualquer discurso 
autoritário e opressor, que só aceita como verdadeiro os seus próprios 
pressupostos impositivos.

Volto à suas palavras: “A vida é ação, fala Aristóteles no início 
da Política. Sim, a vida é ação dirá também Hannah Arendt tentando 
separar a vida de uma elaboração metafísica e ligando à condição 
humana” (MILOVIC, 2010, p. 157). A introdução da obra de Miro, 
“Política e Metafísica”, abre com indagações: “o que é política? O que 
poderia ser a vida comum?” Tais questionamentos que também estão 



254  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

em Arendt e em muitos outros pensadores indicam o ir de encontro 
às respostas engendradas pela tradição e revelam a ênfase própria da 
pergunta, da compreensão subjacente de que o mundo, enquanto 
objeto da cognição teórica, como dizia Bakhtin (Cf.: 2014, p. 24), faz-
se abstratamente unitário e total porque está acorrentado à ambição de 
normas universais e sistemáticas teóricas que engessam os modos de ser. 
Repito: A vida é ação. Unicidade e totalidade são conceitos carregados 
de arbitrariedade, opressão. 

Não era raro ouvir em suas aulas e encontrar em seus textos 
a palavra “entusiasmo”. Por certo ele compartilhava de um possível 
otimismo recôndito em Arendt, que ele mesmo identificou, mas que não 
subtraia, nem nela e nem nele, a percepção de que “O mundo moderno 
é o mundo sem a política, o mundo da economia e das condições de 
sobrevivência” (MILOVIC, 2010, p. 157). Se lermos a frase à luz do 
pensamento  arendtiano, notaremos que Miro está intentando nos dizer 
é que a modernidade é marcada pela vitória do animal laborans sobre a 
ação, de tal modo que, se o foco político dos gregos era o “viver bem”, a 
modernidade evidencia a negação da política, isto é, o mero sobreviver, 
pois, a vitória do animal laborans – representada por aqueles cuja atividade 
se relaciona exclusivamente à supressão das necessidades básicas – revela 
tempos nos quais a preocupação primordial se voltou à manutenção da 
vida como forma de garantir um mercado de consumidores. O espaço 
público foi invadido pelos interesses privados, a dimensão econômica 
encarcerou a esfera política, a ação converteu-se em comportamento 
mediante regras e os cidadãos passaram a ser fregueses em potencial, 
em uma “lógica” tal que aqueles que não dispõem de poder de compra 
também não devem ter direito à vida.

Tempos sombrios. Obscurecimento da política, despolitização. 
Se aqui destaco as semelhanças entre Miro e Arendt é tão somente 
porque busco demarcar visões que com ele aprendi. 

Como uma espécie de resistência à imbecilidade bestial que 
reina no Brasil atual faço questão de ressaltar Miro como professor, 
erudito de primeira grandeza, generoso em esclarecimentos e na atenção 
para com seus alunos, coerente com o que magistralmente lecionava, 
nos mostrando, mesmo após sua partida, que se hoje, a Educação é 
atravessada pelo signo da negação: ausência, carência, desprezo, rejeição, 
desdém, é porque afronta todas as formas de estupidez, boçalidade e 
barbárie. Nesse jogo macabro de luz e sombra, Miro, apenas Miro, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 255  

sem títulos, sem vaidade, sem ostentação foi O Professor, abriu livros, 
portas, janelas, possibilidades e reflexões. Clareou, transpareceu. 

Aulas e textos não giravam em torno de fórmulas vazias ou 
reproduções atrofiadas. Havia sempre sua marca, suas questões, suas 
pesquisas e sua manifesta tomada de posição. Articulava com enorme 
facilidade e destreza uma miríade de pensadores: Aristóteles, Derrida, 
Descartes, Foucault, Hegel, Habermas, Agamben, Husserl, Kant, 
Apel, Marx, Sartre, Negri, Adorno, Deleuze, Schimitt, Arendt... e 
orientou monografias, dissertações e teses sob a égide do plural, porque 
alteridade não se resumia para ele, a mero verbete linguístico. Como 
ele disse tantas vezes: O outro é também constituinte do “eu”, porque a 
autoconsciência só existe se for reconhecida (Cf.: MILOVIC, 2017, p. 
17). Contato: professor e aluno não existem separados. 

Vale a pena, ainda que de uma forma não sistematizada, trazer 
algumas lições dadas por Miro, aquelas retiradas das anotações do 
caderno, dos artigos, das entrevistas, dos livros. Eis Miro dialogando 
com a filosofia em 20 frases5:

1.	 O poder nos deixa expostos à morte; 

2.	 O mundo atual, o mundo global, é um delírio hegeliano 
(2004, p. 11);

3.	 A possibilidade de comunicação não significa que podemos 
falar; 

4.	 É possível a abertura para os outros além da tolerância?

5.	 O capitalismo apaga os sujeitos (2017, p. 157);

6.	 Sem o Direito o outro não pode aparecer;  

7.	 Ainda podemos falar sobre um olhar privilegiado chamado 
filosofia? (2017, p. 17);

8.	 Capitalismo e economia são as novas formas da metafísica, 
ocupando o lugar vazio da diferença;

9.	 O Direito ainda pode ser o lugar da justiça (2022) 

5	 As sentenças que não estão seguidas pela data de publicação são anotações pessoais de frases 
proferidas pelo professor Miroslav Milovic em aulas por ele ministradas entre os anos de 
2010 e 2011. 



256  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

10.	O comunismo se reificou, se fechou, criou também uma 
nova metafísica;

11.	O sistema elimina a diferença (2017, p. 106);

12.	Eichmann é uma consequência catastrófica;

13.	Liberalismo não é democracia [...] os direitos políticos não 
são direitos de todos (2017, p. 53);

14.	A linguagem cria condições para algo ser lembrado. Ela está 
no lugar das coisas ausentes (2022);

15.	Marx entenderá o trabalho no sentido, poderíamos dizer 
assim, de uma ontologia social. O trabalho constitui o 
mundo social (2017, p. 53);

16.	A classe operária tem medo dos imigrantes;

17.	A afirmação da diferença [...] inclui a confrontação com a 
cultura identitária e colonizadora (2017, p. 158);

18.	A política é essencialmente conduta prática e não produção 
(2017 p. 28)

19.	É ainda possível reinventar a política e a vida comum?

20.	A pandemia não é só uma contingência histórica. É a uma 
imagem da história. Da dominação do idêntico (2022)  

Essas vinte proposições que escolhi nos ajudam a ver Miro e nos 
possibilitam uma aproximação. Todas elas estão relacionadas a explicação 
de um filósofo específico e giram em torno das questões primordiais 
que amalgamavam a investigação do professor e pesquisador Miroslav: 
modernidade, política, imanência e diferença.

Ora, em termos derridarianos a diferença é a abertura 
incessante para o outro. Nesse sentindo, temos adiante o desafio de 
conter a derrocada da política, sua degeneração, seu obscurecimento, 
a despolitização, a política sem política subjugada a uma identidade 
estéril que tiranicamente coage a pluralidade almejando dissolvê-la na 
unidade eterna do silêncio que pode se manifestar em um padrão, um 
mandamento, uma ordem, uma farda uma insígnia, uma bandeira ou 
uma terrificante ideia de superioridade. 

Meu caro Miro, neste último dia 30 de outubro de 2022, 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 257  

gostaria de ter visto você comemorar o resultado das eleições, nossa cor 
vermelha, nossas cores verde e amarela, as cores todas que nós quisermos 
ter, que quisermos ser. Vamos agora em busca de um futuro, levo na 
mente e no coração seu exemplo e suas palavras e com algumas delas 
encerro esta breve comunicação:

 “Precisamos renovar nossa energia política. O espaço político 
não é o espaço definido pelo governo neoliberal, seja no Brasil ou em 
qualquer outro país. A política é nossa, ela nos pertence [...]. Morte ao 
Fascismo! Liberdade para os povos!” (MILOVIC, 2020) 

Obrigada, querido professor, você fez toda a diferença! 

Referências

BAKHTIN, Mikhail. Para uma filosofia do acto. Tradução, Bruno 
Monteiro. Lisboa: Deriva Editores, 2014.

MILOVIC, Miroslav. Política e Metafísica. São Paulo: Editora Max 
Limonad, 2017.

MILOVIC, Miroslav. Comunidade da Diferença. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará; Ijuí, RS: Unijuí, 2004. 

MILOVIC, Miroslav. Arendt. O otimismo pensando a dignidade 
da política - Revista Instituto Humanitas Unisinos (IHU online), 
2006.  Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/621-
miroslav-milovic-1. Acessado em nov/2022

MILOVIC, Miroslav. O Virus do Capitalismo. 2006. Disponível em: 
https://www.prerro.com.br/o-virus-do-capitalismo/

MILOVIC, Miroslav. Política e Pluralismo: considerações sobre 
Hannah Arendt e Chantal Mouffe. In.: NASCIMENTO, Paulo (org.) 
et al. Filosofia ou Política? Diálogos com Hannah Arendt. São Paulo: 
Annablume, 2010. 

MILOVIC, Miroslav. Pandemia como História. In: Problemata 
- Revista Internacional de Filosofia. v. 13. n. 1, 2022. Disponível 
em: https://periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/article/
view/63406/35526. Acessado em nov/2022.

SOUZA JUNIOR, José Geraldo. Miro, compromisso com a 
filosofia política e o mundo. Disponível em: https://noticias.unb.br/



258  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

images//Artigos/MIRO_compromisso_com_a_filosofia_poltica_e_
com_o_mundo.pdf. Acessado em nov/2022.



18

VIDA E MORTE DE UM SONHO1 

Giovanna Quaglia2 
Escola Brasileira de Psicanálise, Brasília, DF, Brasil.

Apesar de dizerem que Brasília não é uma cidade, mas sim 
uma região administrativa do Distrito Federal e capital do 

Brasil, gosto de pensar que Brasília é sim uma cidade!
Antes mesmo de ser inaugurada em 1960, Brasília já começava 

a existir como um sonho moderno. Em 1956, de uma aspiração de 
Juscelino Kubitschek, iniciou-se o projeto de construção da nova 
capital do Brasil. Na época começaram a surgir os “fundadores” do 
Planalto Central, pessoas que vinham edificar suas histórias na nova 
cidade do Brasil. Naquele tempo, por aqui não tinham estradas 
asfaltadas, nem aeroportos, a paisagem era inóspita, não existia nada, 
as pessoas que chegavam vinham trabalhar para criar, construir. Tudo 
aqui foi artificialmente feito para abrigar um sonho. Passados mais de 
60 anos, Brasília tornou-se uma realidade. A cidade ao longo dos anos 
foi criando práticas cotidianas, as pessoas foram se familiarizando com 
o espaço urbano, aqueles que eram forasteiros criaram raízes, famílias 
e os habitantes surgiram, uma cultura própria nasceu com músicos, 
escritores, cineastas, artistas, tribos urbanas e a diversidade povoa o que 
uma vez foi só um traçado de um avião na linha do horizonte.

A Esplanada dos Ministérios é nossa avenida, ela é o “caminho 
da roça”. A Praça dos Três Poderes é nossa praça, onde caminhamos, 
fazemos shows, feiras. Os três prédios que representam os três Poderes 
do Brasil – Palácio do Planalto, Supremo Tribunal Federal, Congresso 
Nacional - são locais de afeto, das histórias da vida cotidiana e 

1	 Relato de experiência que visa trazer de maneira singular o ponto de vista de um morador 
de Brasília diante dos acontecimentos de 08 de janeiro de 2023 na Capital do Brasil. 
Palavras-chave: Brasília, democracia, sonho, janeiro, barbárie.

2	 Psicanalista Membro da Escola Brasileira de Psicanálise (EBP) e Associação Mundial de 
Psicanálise (AMP). Membro do Grupo de Pesquisa Miroslav Milovic (CNPq), linha de 
pesquisa Filosofia, Psicanálise e Política. Mestre em Psicologia Clínica pela Universidade de 
Brasília (UNB). Moradora de Brasília- DF. E-mail: giovannaquagliar@gmail.com



260  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

recordações, onde trabalhamos, frequentamos. Espaços em que temos 
amigos e familiares. Sim, em Brasília vivemos como em outras cidades 
entre prédios do governo e a arquitetura patrimônio cultural e cívico da 
humanidade. Brasília, sede do governo federal e capital da república, é 
nossa cidade, nossa casa, é onde moramos, estudamos, vamos ao cinema, 
supermercado... Uma cidade viva, que vibra com seus habitantes. Parece 
estranho ter que dizer isso, mas em Brasília existe humanidade, existem 
pessoas com vida sensível para além da relatada do poder, politicagem 
e políticos. 

Os domingos são de extrema calmaria, os espaços abertos ficam 
mais vazios, o céu fica mais perto e entre a Asa Sul e Asa Norte os 
pontos de encontro são mais concentrados pelo bairrismo das Quadras. 
O Eixo Monumental se torna um grande gramado com ciclistas, 
skatistas ou passantes. Na Rodoviária, nó central entre os eixos, diminui 
a quantidade de ônibus e o ritmo desacelera.

Dia 8 de janeiro de 2023 seria só um domingo, ainda estávamos 
extasiados pela felicidade e o sucesso do convívio social da posse. A 
cidade que havia sediado a grande festa brasileira da democracia, com 
a posse do novo Presidente da Republica no dia 01 de janeiro, sentia 
os visitantes saírem e começava a experimentar uma forma menos 
tensa de prazer, longe de ameaças e ataques tão frequentes. Os últimos 
anos foram difíceis, muitas mensagens de ódio partiam daqui e para cá 
retornavam, Brasília era um lugar muito carregado e o convívio entre 
moradores agressivo. Então, vivenciávamos a primeira semana de uma 
sensação de tranquilidade e esperança, e foi aí que por alguns instantes 
esquecemos o mal e pensei “o pior já passou!”, uma ilusão diante da 
paisagem brilhante da cidade e a retomada da democracia. 

Assim, embora a quantidade de pessoas acampadas em frente ao 
quartel do exército aumentasse dia após dia desde 30 de outubro, apesar 
dos atentados de 12 de dezembro com ônibus incendiados e o ataque 
à sede da Polícia Federal, da ameaça de bomba no aeroporto dias antes 
da posse, do crescente número de ônibus e caminhões que chegavam e 
cercavam a Cidade; nós não estávamos sentindo o perigo.

Talvez pelo fato de que manifestações na Esplanada são 
cotidianas e convivermos com o exercício da cidadania, nos traz certa 
familiaridade pacifica com os inúmeros protestos, acontecimentos e 
atos políticos, aos quais além de assistirmos, participamos. Só sei que 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 261  

olhávamos o acampamento em frente ao QG como um velório que não 
terminava e de onde aguardávamos a notícia de que finalmente tinham 
enterrado o morto! As fakes news pareciam cada vez mais absurdas, 
devaneios e loucuras. A coisa não estava sendo levada a sério, sem notar 
víamos o cavalo de Troia chegar e até fazíamos piadas! A despeito dos 
vários sinais de que a invasão aconteceria, é como se o brilho de nosso 
sonho democrático nos cegasse da ameaça que estava diante de nós 
e por algum tempo esquecemos o inimigo existente, ele estava ali, à 
espreita, aguardando o comando para atacar.

Pois é, poderia ter sido só mais um domingo, mas não foi! Dia 
08 de janeiro de 2023 não foi nada fácil. O morto não enterrado era a 
essência da caravana que partindo do acampamento descia em marcha 
de indignados, o ritmo era de vingança. Nosso “caminho da roça”, a 
Esplanada dos Ministérios, palco de tantas manifestações, não foi 
ocupada como de costume, algo estranho se aproximava, o tom não era 
de um protesto, mas berros em fúria que invadiram os espaços símbolos 
da república.

Palácio, Congresso e Supremo foram tomados, o alvo era 
usurpar os Três Poderes e acabar com a Democracia, desordenar a paz, 
gerar caos. Nesse momento o que pude vivenciar foi a sensação de perda 
da noção de realidade, parecia um sonho ruim, um pesadelo! Nossa 
cidade, nossos espaços, nossa “casa” foram invadidos. Só existia ataque! 
No cenário de guerra só havia um lado e Brasília era o objeto indigno 
a ser destruído.

Fiquei em choque! Realmente aquilo estava acontecendo! 
As notícias corriam e as pessoas começaram a trocar mensagens. 

Além da barbárie que devastava os prédios na Praça dos Três Poderes, 
surgiram ameaças difusas de ataques com bombas a bares, restaurantes, 
locais culturais, pontos artísticos ou redutos da esquerda. 

Uma cidade sem governo, sem proteção. Mensagens de amigos 
e colegas que se sentiram acuados diziam para tomarmos cuidado. 
As coisas estavam à flor da pele, a hostilidade para com a política ou 
políticos estava sendo lançada a nós e não existia defesa. Moradores 
se trancaram em casa, artistas cancelaram espetáculos, bares fecharam. 
Silencio! Vamos calar a boca e ficar escondido! Sentimento de 
impotência, paralização, medo e horror.

Ver a invasão, o atentado à Democracia, a destruição brutal e 



262  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

cruel de coisas tão preciosas, trouxe uma dor forte! Tristeza profunda! 
O brilho caído na fumaça e poeira dos destroços. 

Muitas vezes viver em Brasília é se tornar invisível. Como se a 
cidade não fosse algo que nos pertencesse. Nessas horas, Brasília, uma 
cidade com humanidade deixa de existir e só existe a Capital Federal. 
Desumanizam os espaços, só aparecem as coisas. A sensação de estar 
desgovernado é real. 

Parte da cidade foi fechada. O acesso a Esplanada foi 
interrompido. O desamparo e abandono era confirmado na televisão. 
Na falta de governo vem a Intervenção. Nas imagens não aparece o 
menor traço de uma reconciliação ou uma redenção. É só barbárie! 

A destruição do Palácio do Planalto, Supremo Tribunal Federal, 
Congresso Nacional, invasão, rasgo, apropriação e desrespeito não 
só ao Brasil, mas a memória dos brasileiros. Aqueles corredores que 
traziam tantas recordações agora estão com janelas quebradas, carpetes 
molhados, quadros rasgados, poltronas viradas. O retorno do fantasma 
dos tempos de opressão, do inimigo que vive ao lado fica no ar. Os 
domingos calmos não serão mais os mesmos. O extremismo nos 
mostrou sua face cruel e nos despertou do sonho. 



19

EM MEMÓRIA DE MIROSLAV MILOVIC1

Aleksandar Jovanovic2

Universidade de São Paulo, São Paulo, SP, Brasil.

Branko Mílykovitch3

Uma gota de tinta
o que pode caber numa gota de tinta

um sol não-escrito
um pássaro não-assinado
uma flor não-desenhada

e restará ainda o suficiente
para redigir um epitáfio:

duas estrelas pernoitaram
no coração de quem na noite de quem

depois duas flores brotaram
do sangue de quem do sangue de quem

e dois pássaros alçaram vôo
da cabeça de quem na noite de quem

ninguém sabe a quem pertencem
ninguém sabe de onde vêm

1	 Traduções recebidas em 16 de jan. de 2023.
2	 Doutor em Linguística Geral e Semiótica, professor da Universidade de São Paulo, 

tradutor de algumas línguas da Europa Centro-Oriental. Dentre outros, traduziu KLÍMA, 
Ivan. Amor e lixo. Tradução do tcheco de Aleksandar Jovanovic São Paulo, Carambaia, 
2022., KIŠ, Danilo. Homo poeticus. Tradução do sérvio por Aleksandar Jovanovic. Belo 
Horizonte: Ayinê, 2021, ANDRIĆ, Ivo. Ponte sobre o Drina. Tradução do sérvio e posfácio 
por Aleksandar Jovanovic. Grua: São Paulo, 2020.

3	 Branko Mílykovitch (1933-1961).  Deu novo impulso às correntes modernistas na Sérvia. 
Merecem destaque os volumes Узалуд је будим (Acordo-a em vão) e Ватра и ништа 
(Flama e nada).



264  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

Dragan Kolúndjiya4

Chagas
Todas as chagas,

Todas as chagas, aurora,
Nas Estrelas,

No Número Sagrado.

E a morte, nas violetas.

Liubomir Símovitch5

Vista em Auschwitz
Minha vista não é mais
a grinalda da montanha

nem o alto-mar,
nem a mesa de casamento posta

em alto-mar;

toda a minha vista
agora é este ovo

despido
descascado

sobre o qual tomba
o sal.

4	 Dragan Kolúndjiya (1938 -2020 ) –poeta sérvio que começou a publica seus textos 
como estudante da Faculdade de Filosofia de Belgrado, tem mais de uma dezena de 
livros publicados, dentre os quais Затвореник у руж (O prisioneiro na Rosa), Злато и 
родитељи (Ouro e genirores) e Орах (Ouro).

5	 Liubomir Símovitch (1935- ) – Dramaturgo e poeta. sérvio Publicou, entre outros livros 
de poesia, Словенске елегије [Elegias Eslavas] e Шлемови [Elmos].



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 265  

Mátiya Bêtchkovitch (l939 -)6

Soneto
Orfeu amargo tua flauta arde e tange

Nos sete furos paisagens de vinho
E cinza onde as Plêiades em declínio

Na luta cheia fitam meu corpo exangue

Brota nas cinzas jardim de flor negra
O vento duro o sul de trevas lava

A tumba paterna de angústia grava
Acima do universo em relvas agres

Deus esta noite quando até a face
Com cinzas coberto e mágoa rapace
No campo trinar terei sido morto

Por um projétil sem rumo que ignoto
Silencioso na Sérvia uma cabeça
Desde eras imemoriais cobiça

6	 Mátiya Bêtchkovitch (l939 -) – escritor e poeta sérvio, um dos mais significativos do 
século passado. Detentor de dezenas de prêmio literário, autor de vasta obra. Podem ser 
destacados os livros Метак луталица (Projétil perdido) Служба Светом Сави (Prece 
para São Sava).





20

IDEOLOGIA E COMUNICAÇÃO 
(IUGOSLÁVIA COMO PROBLEMA)1

Miroslav Milovic

Tradutor: Lucas Mateo Vargas Vargas2 
Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Revisão Técnica: Mônica Lucia R. Fernandes3  

O presente trabalho terá como tema fundamental a situação 
da extinta Iugoslávia, mas aproveito para invocar, a partir 

desta temática, algumas questões que também afetam a filosofia 
contemporânea.  

A presente exposição é composta por três partes: A primeira 
parte é uma análise histórica da situação iugoslava. Na segunda tentarei 
mediar esta análise com uma reflexão filosófica sobre o problema da 
legitimidade de um sistema social. Por fim, falarei sobre aspectos da 
filosofia contemporânea que são sugeridos pela reflexão anterior.

I

A questão nacional, o problema do nacionalismo, está 
indubitavelmente, e esta é a opinião predominante, no centro da 
desintegração iugoslava. Gostaria, antes de abordar as consequências 

1	 Este artigo foi publicado originalmente em espanhol na Daimon Revista Internacional de 
Filosofia, núm. 12, ano 1996.

2	 Comunicador social y periodista, Universidad Surcolombiana (USCO); especialista 
en Estudios Latino-americanos, Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF); mestre 
em Ciências Sociais Estudos Comparados sobre as Américas, Universidade de Brasília 
(ELA-UnB); doutorando em Ciências Sociais Estudos Comparados sobre as Américas, 
Universidade de Brasília (ELA-UnB).

3	 Bacharelado e licenciatura em Geografia, UFPB, MBA em Gestão do Terceiro Setor, IA/
FUSP.



268  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

filosóficas, analisar as condições históricas fundamentais desta crise. 
Para isso, gostaria de reconstruir as formas de integração e coesão social 
que prevaleceram naquele país em seu percurso histórico, seguindo 
Habermas na ideia de que a forma como um povo consegue a coesão 
intersubjetiva é um indicador de seu grau de racionalidade.

A ideia de Iugoslávia surgiu no século XIX. Do ponto de vista 
da política externa, esta ideia forjou-se como uma barreira contra a 
dominação da dinastia dos Habsburgos nos Balcãs. Do ponto de vista 
da política interna, a ideia da Iugoslávia erigia-se contra os interesses 
nacionais da Grande Sérvia e a Grande Croácia.   

Nessa mesma linha, a Primeira Guerra Mundial foi para 
os iugoslavos, em certo sentido, uma guerra a seu favor. No final, a 
Iugoslávia foi criada como uma monarquia constitucional e democrática 
com a dinastia sérvia à frente. Seu nome naquela época era Reino 
dos Sérvios, Croatas e Eslovenos. Este reinado, no qual a Macedônia 
e Montenegro eram tratados como parte da Sérvia, foi chamado de 
Iugoslávia em 1929.

Independentemente de quem detinha o domínio, o certo é que 
a Sérvia e Montenegro perderam seu estado nacional. E esta é hoje 
uma questão política importante. Por um lado, como consequência, 
pode-se dizer que desde o início existe um antagonismo político entre 
o nacionalismo sérvio e a Iugoslávia e entre a tradição ortodoxa e a 
Iugoslávia. Por outro lado, na Eslovénia e na Croácia proliferaram 
opiniões segundo as quais a recém-criada Iugoslávia não era outra coisa 
que uma extensão da Sérvia.

 Assim, desde o início há uma diversidade de ideias políticas 
particulares por trás da ideia da Iugoslávia. Diante disso, a Sérvia 
posicionou-se a favor do centralismo e a Croácia pelo federalismo. 

Esta situação, moldada pela controvérsia partidária e pelo 
predomínio sérvio, revela-se hoje, importante, da herança comunista, 
que é equívoca. Nessa época, o partido comunista estava sujeito à 
influência do Comintern (“Órgão de Direção”) que via a Iugoslávia como 
uma espécie de Estado de Versalhes artificial a partir do qual deveriam 
ser criados diferentes estados nacionais. Naquela época a influência do 
partido comunista era maior na Eslovénia e na Croácia do que na Sérvia. 
E essa tensão explica por que a Sérvia, aliada anteriormente à Rússia 
Imperial, adotou uma atitude hostil em relação à União Soviética após 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 269  

a Revolução de 1917, na qual o comunismo atingiu seu esplendor. 
Em suma, entre a Primeira e a Segunda Guerra mundial a 

dinastia sérvia logrou estar à frente da Iugoslávia. Seu maior interesse 
político era nivelar todas as diferenças nacionais. Atrevo-me a dizer 
que a questão nacional foi resolvida eliminando-a como tal.  Criamos 
a Iugoslávia. Agora só temos que criar os iugoslavos. Essa foi a ambição 
política da primeira Iugoslávia. 

*

Um pouco mais tarde, o fascismo apareceu na Europa e ocorreu 
uma aproximação iugoslava com a Alemanha. O pacto estre os dois países 
foi assinado em 1940. Enquanto isso, os Estados Unidos declaravam-se 
neutros, a Rússia assinou um acordo de paz com a Alemanha, e a França 
assinou a capitulação. Dentro do país, a seção rebelde iugoslava decidiu 
resistir ao fascismo. A igreja sérvia a apoiou, aliás, com uma atitude que 
transmitia a ideia de que a Sérvia seria o reino celestial se não se tornasse 
o reino terreno. Ainda hoje, em outras circunstâncias, a igreja ortodoxa 
não abandonou esse tipo de mitologia do reino celestial. Agora bem, 
no que diz respeito à política sérvia na Bósnia, a igreja ortodoxa está 
defendendo a tese de que, mesmo que os sérvios sacrifiquem milhares 
de vidas entre suas próprias fileiras, sua verdade é eterna e eles vencerão 
em algum outro lugar, talvez no céu. Uma questão importante que 
pode ser discutida é como a igreja passou a ter um papel tão importante 
na Iugoslávia. 

Seja como for, os comunistas – que formaram a base da 
resistência- chegaram ao poder no início da Segunda Guerra Mundial. 
Mais tarde, essa resistência suicida contra a Alemanha, por assim dizer, 
foi interpretada como a estratégia do Comintern para destruir a Sérvia e 
sua atitude anticomunista reinante. 

A segunda Iugoslávia criou-se, pois, como uma Iugoslávia 
comunista durante a Segunda Guerra Mundial. O importante a notar 
neste ponto é que o comunismo resolveu a questão nacional, mas 
usando o mesmo nivelamento das diferenças que foi feito durante a 
Primeira Guerra Mundial. Naquela ocasião a desaparição das diferenças 
se sustentou na ideia da fraternidade entre os povos. O que era crucial 
para estabelecer a identidade pessoal e social era o fato de as pessoas 



270  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

pertencerem primordialmente ao Partido Comunista, e não a qualquer 
outro grupo nacional em particular. O comunismo foi apresentado 
como uma garantia do internacionalismo. Mesmo agora esta é a única 
forma de integração que é invocada para defender a ideia da Iugoslávia. 
Não havia possibilidades alternativas para fundamentar a integração 
social. 

Em nosso país, a democracia não é uma frase, mas uma realidade. 
Isto era o que o Tito falava. Para Tito, a criação da Bósnia y Herzegovina 
foi o verdadeiro exemplo que mostrou que a questão nacional estava 
resolvida. Somos todos Bósnia, dissera Tito porque a Bósnia parecia um 
exemplo de convivência4. 

Agora, muitas pessoas na Iugoslávia lamentam esse período 
pacífico de Tito. Se era uma verdadeira democracia ou não, não é difícil 
de julgar. Basta só lembrar o que os próprios iugoslavos falavam: “não 
precisamos de democracia, temos Tito”. Isto é o que eles falavam.

A seguir, um resumo do que foi dito até agora: tanto a Primeira 
quanto a Segunda Iugoslávia organizaram a convivência, os laços 
sociais, a integração intersubjetiva, por meio de formas rígidas de 
universalização que não cumpriam a função de articular as diferenças, 
mas sim de nivelá-las.  

*

Amparados no direito socialista à autodeterminação e, 
principalmente, em algumas mudanças em sua constituição de 1974, as 
repúblicas iugoslavas (Eslovênia e Croácia) começaram a conceber a ideia 
de secessão com relação à Iugoslávia. A Sérvia mostrou-se intransigente 
com as diferentes ideias da constituição federal ou confederal da 
Iugoslávia, porque não via todas essas soluções como uma atitude 
politicamente correta para a população sérvia fora de Sérvia. O lema 
contra isso era: “Todos os sérvios em um estado”. E embora a Iugoslávia 
já fosse um Estado para todos os sérvios, essa posição foi entendida 
como sinal de uma nova estratégia política: em vez da Iugoslávia, era a 
Grande Sérvia que se articulava como programa político. E isso é certo, 
já que nem mesmo está claro como a Grande Sérvia poderia oferecer 
garantia democrática para os próprios sérvios. É obvio que um país não 

4	 Neste tempo, inclusive, a Macedônia converteu-se em uma unidade federal.   



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 271  

necessita ser grande territorialmente para ser democrático.  
 Desencadeou-se a guerra em Eslovénia em 1991. No início, 

ainda era uma guerra em favor do comunismo. De fato, os dirigentes da 
Sérvia, sobretudo Milosevic, enfrentaram a alternativa “o comunismo 
ou a Iugoslávia” para justificar a sua hegemonia, e optaram pela primeira.  
Esta é uma das razões pelas quais o exército iugoslavo abandonou 
relativamente cedo a Eslovênia, até porque não há na Eslovênia uma 
grande população sérvia.

Mas o comunismo já havia sido derrotado no Leste europeu. Por 
isso também mudou a estratégia de legitimação da guerra na Iugoslávia. 
Em vez de fazer uso da ideia do comunismo, a guerra passou a ser uma 
guerra aberta de nacionalismo. O lema era: se a Iugoslávia não puder ser 
o país comunista da Sérvia, teremos que começar a construir um estado 
nacional sérvio. É obvio que tal programa político podia resultar em um 
completo anacronismo, sobretudo em um período histórico que tendia 
à integração de mundos diferentes. O grave é que algumas gerações se 
desgastaram na realização desse absurdo anacronismo. 

A mudança de estratégia política se fez presente na justificativa 
oficial da guerra na Croácia: a guerra na Croácia surge supostamente 
como uma ação em favor da população sérvia que nela vivia. É 
surpreendente que Milosevic, o fiel seguidor do Tito, de repente mude 
para uma posição nacionalista sérvia. Uma transição fácil assim de 
uma posição para outra revela o verdadeiro pano de fundo político 
da guerra na Iugoslávia. Esta não é fundamentalmente mas apenas 
contingentemente, uma guerra em favor de um interesse nacional 
específico. É uma estratégia militar para salvar o poder político nas novas 
circunstâncias. Por trás do aparente interesse nacionalista que levou um 
país a ser praticamente reduzido a cinzas, nada mais há do que uma 
estrutura específica de poder. E a partir deste parâmetro, poderíamos 
inclusive interpretar a última iniciativa de paz de um presidente sérvio. 
Este trabalho leva por título “Ideologia e Comunicação”, mas vocês já 
estão vendo que a ideologia está ausente na Iugoslávia: não são os valores 
que regem o curso dos acontecimentos, mas a inércia coercitiva de uma 
estratégia política, ou o que é o mesmo, uma ação política puramente 
estratégica.

Agora sabemos quem começou esta guerra e quem ainda a 
mantem e a lidera. Não são alguns poderes estrangeiros, ou algumas 



272  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

conspirações contra a Iugoslávia os verdadeiros responsáveis. Uma teoria 
sobre as diferentes conspirações seria só mais uma estratégia para ocultar 
algumas causas verdadeiras da guerra. Existe, por exemplo, a tese segundo 
a qual a Alemanha estaria querendo renovar seus velhos interesses nos 
Balcãs. Nessa linha, poderia se interpretar o reconhecimento precoce 
da Eslovénia e da Croácia feito pela Alemanha. Mas vamos pensar que 
até junho de 1991, ou seja, até a Conferência para a Segurança e a 
Cooperação na Europa, o mundo estava fundamentalmente em favor 
da preservação da Iugoslávia. O que aconteceu é que depois, com a 
dissolução da Iugoslávia, se deu o seguinte dilema: por que defender 
a Iugoslávia se não tem ninguém no interior da Iugoslávia disposto a 
fazê-lo? E é só neste momento, ou, se vocês assim o preferirem, nesta 
segunda etapa, que houve, certamente, um reconhecimento precoce de 
algumas repúblicas na Iugoslávia, antes de se estabelecer as garantias 
constitucionais para todas as nacionalidades nessas repúblicas. 

Os sérvios aproveitaram esta oportunidade e estão argumentando 
que os seus direitos na Bósnia não estão garantidos. Quando o fato é que 
em 1990 os estados de Bósnia e Herzegovina se definiram como estados 
soberanos e democráticos de cidadãos iguais - muçulmanos, sérvios, 
croatas e as outras nacionalidades que ali conviviam. Depois disso, 
em janeiro de 1992, o autoproclamado Parlamento Sérvio na Bósnia 
declarou a independência da República Sérvia de Bósnia e Herzegovina.

Depois de tudo o que foi dito, eu manteria a tese de que a Sérvia 
como poder militar é apenas um exemplo de que ainda existem países 
“atrasados” (Plessner) ​​na Europa –poderes militares configurados sem a 
ideia de Estado. Há muito tempo, outro exemplo disso foi a Alemanha. 
Quem sabe a Rússia seja o próximo. 

           A partir dessas coordenadas, gostaria de retornar a uma 
questão mencionada acima. O presidente sérvio Milosevic, que deu 
início a esta guerra, está agora tentando ser o pacificador. Se ele age 
dessa forma, é claro que o faz para defender sua posição. Pois bem, ficou 
claro que a guerra contra o mundo inteiro só pode terminar em fracasso. 
Isso não significa que essa iniciativa de paz não deva ser apoiada. Quer 
dizer que, embora apoiemos, o que é decepcionante é que tal iniciativa é 
basicamente mais um sinal de reprodução da mesma estrutura de poder. 

Nesse sentido, essa iniciativa de paz não produzirá mudanças 
políticas na Iugoslávia. As únicas mudanças políticas são as seguintes: 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 273  

a Terceira Iugoslávia foi estabelecida, incluindo agora apenas a Sérvia 
e Montenegro. Pela primeira vez em sua história, a Eslovénia e a 
Macedónia estabeleceram seus estados nacionais. E a Bósnia e a Croácia 
renovaram sua condição de Estado que tiveram na Idade Média. As 
fronteiras de cada estado são as fronteiras das antigas repúblicas da 
Iugoslávia comunista.

Até aqui a análise histórica da situação iugoslava. 

II

Em sua Filosofia do Direito, Hegel fala do reconhecimento do 
indivíduo enquanto tal como um passo necessário no desdobramento 
da racionalidade jurídica. O reconhecimento do indivíduo como tal e 
não com base nas suas características nacionais particulares foi possível 
no marco de uma Europa liberal e moderna que permitiu a diferença 
entre o público e o particular, assim como entre a igreja e os interesses 
gerais do Estado.

Adotando este marco conceitual, o nacionalismo poderia ser 
considerado como uma espécie de consciência pré-moderna. Entretanto, 
nos países do Leste, esta é somente uma parte da determinação do 
nacionalismo. Pois bem, nestes países o nacionalismo é, por outro lado, 
uma consequência específica do comunismo. De fato, o comunismo não 
possibilitou o desenvolvimento de uma sociedade civil. Esse fechamento 
foi uma estratégia de autopreservação do comunismo: qualquer avanço 
liberal da sociedade representava uma ameaça, porque isto questionaria 
a irracionalidade econômica e política do Estado comunista. Mas 
isto significa que, consequentemente, depois do comunismo, o único 
marco político integrador disponível é o da identidade étnica natural. 
As consequências disto são catastróficas, como observamos no caso da 
Iugoslávia.

Hegel estabelece uma diferença entre a família (como esfera 
do individualismo), por um lado, e a sociedade e o estado (como 
esfera da generalidade), pelo outro. O nacionalismo gostaria de fazer 
uma transferência da esfera individual natural para a do Estado sem 
a mediação da sociedade civil. O nacionalismo não invoca a criação 
de uma sociedade civil; no seu lugar  invoca a ideia, muito diferente, 
de cultura. De acordo com esta ideia, as instituições racionais de uma 



274  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

sociedade são apenas aquelas que tem servido como integradoras na 
tradição histórica. Na Iugoslávia, por exemplo, o motivo integrador era 
o de uma irmandade de sérvios, croatas e muçulmanos.

No entanto é importante destacar que a formação de uma 
sociedade civil constitui um horizonte para enfrentar o problema do 
nacionalismo e implantar a ideia de uma nova ordem mundial. Por 
que a melhor das filosofias não pode nos ajudar se não contamos com 
instituições sociais que garantam nossos direitos humanos?

Mas, como uma sociedade civil pode se desenvolver? A pergunta 
é importante, pois na Iugoslávia, apesar das inúmeras discussões que ali 
ocorrem sobre a sociedade civil, não há cidadãos no sentido de sujeitos 
sociais de tal sociedade. E diga-se, de passagem, que o atual embargo 
contra a Iugoslávia dificulta a criação de uma sociedade civil, ao se 
constituir, este embargo, como um obstáculo para o desenvolvimento de 
uma classe média. Nesta mesma direção manifestavam-se os dissidentes 
chineses contra a intenção dos Estados Unidos de ameaçar a China 
com um embargo ou com outros tipos de sanções comerciais caso não 
fizessem “progressos significativos” no âmbito dos direitos humanos)5 

Para abordar a questão, podemos nos deter, antes de mais nada, 
na importância de algumas condições históricas no desenvolvimento de 
uma sociedade civil. Neste sentido é importante ressaltar que a tradição 
iugoslava carece dos pré-requisitos mínimos para o desenvolvimento 
do individualismo moderno. Não houve protestantismo –como 
possibilidade de uma abertura ao individualismo no âmbito religioso 
- e não houve liberalismo –como possibilidades de individualidade no 
âmbito social.

Mas, indo além da importância do individualismo moderno 
para a constituição de uma sociedade civil, devemos mencionar, em 
segundo lugar, outro tipo de pressupostos adicionais. Este outro tipo 
de pressupostos poderia nos ajudar a compreender a possibilidade de 
superar o nacionalismo, mas também, e além disto, a compreender o 
projeto de uma nova ordem mundial; uma nova ordem mundial não 
restrita na forma de um mercado mundial, mas no sentido de uma 
comunidade mundial. Gostaria de forma sucinta dizer algo sobre esses 
pressupostos, que eu chamaria pressupostos éticos da ordem social e 
política. A reflexão sobre esses pressupostos não tem o sentido de uma 

5	 Cfr. NEWSWEEK, 28 – março – 1994. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 275  

discussão meramente acadêmica, senão que afeta ao problema real de 
legitimação de uma ordem política em sua totalidade. 

De acordo com a posição aristotélica, a política é parte integrante 
da filosofia prática. O que significa que a natureza humana só pode 
ser realizada na comunidade política. De forma geral, pode-se dizer 
que, segundo a perspectiva aristotélica, a política se constrói sobre a 
realização de uma base ética, sendo a própria ética uma doutrina das 
virtudes individuais.     

O pensamento político moderno que começa com Maquiavel 
marca a distinção entre a ética e a política. As razões pelas quais Maquiavel 
afirma que a política é um campo autónomo são de natureza históricas. 
No entanto, a filosofia social, a partir de Hobbes, especialmente no que 
diz respeito à análise do conceito de lei natural, aponta estruturalmente, 
de modo interno, para a configuração de uma subjetividade moderna.  
Em sua conceituação da constituição da ordem política, Hobbes 
tenta articular a competência original de cada indivíduo, a uma 
competência historicamente indeterminada. A constituição da ordem 
política é baseada no instinto de autopreservação, como caraterística 
básica do estado de natureza. Tal perspectiva estabelece a primazia da 
autopreservação sobre a sociabilidade. 

Rousseau renova a questão sobre os fundamentos legítimos 
da ordem social na era moderna. Embora o contrato seja descoberto 
como a base legítima do Estado moderno, permanece em aberto ainda 
a questão sobre o que legitima o próprio contrato. Tal é a origem de O 
Contrato Social rousseauniano. Esse ponto de partida determina que o 
problema da relação entre ética e política não seja discutida nos termos 
de uma filosofia prática, senão que seja abordado como uma questão 
que afeta os fundamentos legítimos de uma sociedade moderna em 
geral. É uma abordagem caracteristicamente rousseauniana que exige 
para a comunidade social um estatuto e uma base mais firmes do que os 
descritos nas filosofias do Hobbes ou do Locke. A comunidade política 
agora deve ser garantia, não só da vida e da propriedade, mas também 
da liberdade. Constata-se  aqui que a questão da legitimação não pode 
ser discutida de forma reducionista, como se fosse exigida em relação a 
uma área específica e numa perspectiva particularista como é o caso da 
Iugoslávia. 

Mas, que nível de legitimação pode ser considerado fundamental 



276  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

e universal o suficiente para o estabelecimento de uma nova ordem 
mundial? Este nível poderia ser aquele considerado sob o conceito 
da racionalidade comunicativa. De acordo com essa concepção 
comunicativa da racionalidade, podemos, com certeza, ocupar diferentes 
posições em virtude de pertencermos a grupos nacionais e sociais 
diversos. Mas esta concepção exige uma esfera comunicativa que todos 
compartilhamos ou seja, um âmbito de compromissos que todos temos 
de assumir enquanto indivíduos. Tudo isto está contido na ideia de 
comunicação. Conforme analisaram Apel e Habermas, a comunicação 
intersubjetiva possui pressupostos éticos que decorrem do fato de que 
todos os participantes devem se reconhecer como interlocutores iguais6. 

Gostaria de sublinhar esta ideia da racionalidade como 
comunicação porque, ainda que à primeira vista nos pareça que não 
tem relevância imediata para o nosso problema, esta impressão será 
refutada se tentarmos analisar a partir da teoria da comunicação 
algumas soluções concretas de natureza política. Assim, se tomarmos 
como exemplo o problema do atual embargo contra a Iugoslávia, teria 
que dizer que este embargo não deveria realizar-se de forma a causar 
um déficit de comunicação entre o mundo e as forças democráticas, 
que existem na Iugoslávia. Devo dizer que o mundo não deve reagir 
única e exclusivamente contra o terror ético, mas também buscar, de 
forma positiva, possíveis interlocutores para o diálogo futuro. Porque 
os problemas do Leste europeu, incluindo os da Iugoslávia, talvez, 
pudessem ser resolvidos através da promoção e desenvolvimento das 
suas próprias potencialidades democráticas7. 

Com a análise deste exemplo, nesta breve interrupção, quis 
mostrar que algumas decisões políticas concretas podem ser deduzidas 

6	 Por suposto, a racionalidade comunicativa não constrange ninguém. Essa é a razão pela 
qual é necessário caminhar na direção da teoria política e do direito, isto é, da teoria social. 
Uma introspecção de caráter moral não produz, por si só, na maioria das vezes um efeito 
imediato sobre a conduta prática, mas pode exercer uma influência indireta por meio de um 
influxo prévio nas instituições políticas e jurídicas. O discurso argumentativo é, certamente, 
uma área da qual não podemos fugir na ordem da justificação normativa, mas a sábia 
introspecção hegeliana nos lembra, além disso, da necessidade de “instituições racionais”. 
A convicção desta dupla necessidade, de uma justificação teórica da solidariedade e da 
implantação de instituições racionais, abre um espaço a partir do qual se pode criticar, tanto 
o projeto ocidental de liberdade (que carece de substância e responsabilidade ética), por um 
lado, como os modelos (do Leste) de solidariedade forçada, por outro. A terceira Iugoslávia 
é um exemplo desse tipo de sociedade.    

7	 Nesse sentido, a Europa poderia evitar a guerra, poderia prever acontecimentos futuros na 
Iugoslávia, e, nessa direção, poderia ajudar a Pavic, que era a última chance de paz. 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 277  

da ideia de racionalidade comunicativa. Nesse sentido, essa ideia 
deve ser incorporada às instituições de uma futura ordem mundial. 
Resumindo: com base nisso, o mundo poderia ser visto sob o aspecto 
de uma possível comunidade mundial. 

A concepção da racionalidade como racionalidade comunicativa 
força uma articulação do universal e do particular. Indica, por um lado, 
que devemos respeitar as diferenças culturais e religiosas, que faz parte 
da ideia moderna de tolerância; mas, por outro lado, indica que também 
devemos respeitar certos valores universais, tais como os dos direitos 
humanos. No que diz respeito a este último valor universal, se deduz 
que temos de agir contra os nacionalismos, ou seja, contra a redução 
dos direitos humanos a uma classe específica ou a um determinado povo 
qualquer que ele seja. Por outro lado, cabe perguntar: quais são os limites 
do universalismo? O universalismo ético significa o estabelecimento de 
uma ordem mundial impessoal? Essa é uma questão relevante, toda vez 
que o desenvolvimento das instituições internacionais não deve nos 
conduzir a um novo Leviatã, a novas formas autoritárias de governo, 
mas sim à exploração de novas possibilidades de comunicação entre as 
diferentes culturas. 

*

Considero que esta discussão sobre a Iugoslávia renova algumas 
questões relacionadas à discussão que Luhmann e Habermas mantem 
sobre o estatuto de uma sociedade moderna. O primeiro defende uma 
idéia funcionalista ou tecnológica do social; o segundo se esforça por 
uma teoria social crítica. Luhmann compreende o tecido social do ponto 
de vista de sua funcionalidade; já para Habermas, a funcionalidade do 
sistema é, ao contrário, um ideal que põe em risco a existência do mundo 
da vida, razão pela qual ele tenta efetivar a teoria da comunicação e da 
compreensão intersubjetiva frente ao modelo funcionalista.

Enquanto Luhmann e Habermas discutem essa questão, referente 
ao caráter de uma sociedade moderna, a Iugoslávia permanece, como 
tentei mostrar, em uma situação pré-moderna. No entanto, gostaria de 
apontar alguns paralelos que nos obrigam a falar em favor da posição 
habermasiana.     

A Iugoslávia de Tito, de certo modo, funcionou. De outro modo: 



278  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

era só o Tito que funcionava em tal sistema. A terceira Iugoslávia está 
funcionando a partir da chave do nacional como o centro do político. 
Nesse sentido, poderíamos dizer que na Iugoslávia é como se o sujeito 
transcendental e constitutivo kantiano tivesse se metamorfoseado em 
sujeito político na forma do estado nacional. Nesse sentido, a nova 
subjetividade transcendental é a subjetividade do poder, risco para o 
qual Foucault nos alertara. Essa constituição particularista do sentido 
social, ou essa ideologia do sentido, foi catastrófica. O funcionalismo 
não é um critério confiável para o estabelecimento de uma sociedade 
democrática, pois a questão pertinente a esse respeito não é o que torna 
um sistema funcional, mas o que o legitima. Através da concepção do 
comunicativo o papel constitutivo do outro foi revelado.  

III

Na filosofia contemporânea a teoria da ação comunicativa, 
que tomei anteriormente como modelo em meu exame da situação na 
Iugoslávia, vem recebendo várias críticas de posições opostas. Gostaria 
de refletir sobre essas reações críticas, tendo como ponto de partida 
inicial uma conversa que tive com Richard Rorty.  

Rorty, como bom contextualista, tenta mostrar a vacuidade da 
ideia de fundamentação na filosofia. Essa ideia, segundo seu critério, é 
a semente do totalitarismo no plano do pensamento e de forma alguma 
prova de sua racionalidade. Em seu artigo “A prioridade da democracia 
para a Filosofia”, onde é exposta a tese anterior, Rorty tenta justificar os 
argumentos oferecidos por John Rawls em seu livro Uma Teoria da justiça. 
Como se sabe, a intenção de Rawls é indagar sobre os pressupostos da 
justiça social. Seus argumentos seguem duas vias. A primeira via justifica 
os princípios de justiça através do suposto da “posição original”. Ele dá 
a esse argumento o nome de “argumento do contrato”. A segunda via 
tenta mostrar a compatibilidade entre o argumento anterior e nosso 
“senso comum”. Neste caso, ele fala do “argumento da coerência”. 
Rorty se refere a esse segundo argumento tentando justificá-lo. Sua 
argumentação sobre o assunto é a seguinte: não é realmente necessário ir 
além do argumento da coerência, não se faz necessário ir além do “senso 
comum” em busca de pressupostos filosóficos básicos do conceito de 
justiça. E não é necessário, porque o básico e imediato é precisamente 
a justiça. Assim, conclui Rorty, Rawls não pretende realizar nem uma 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 279  

“dedução transcendental” do liberalismo dos Estados Unidos, nem uma 
fundamentação filosófica das instituições democráticas. A intenção de 
Rawls, a seu ver, é exclusivamente sistematizar os princípios tácitos e 
as intuições típicas dos liberais estadunidenses. É nesse sentido que ele 
afirma que a democracia tem vantagens incalculáveis sobre a filosofia. O 
argumento base de Rorty é o seguinte: já que não há um centro natural, 
uma natureza “essencial” do ser humano que seja susceptível de uma 
descrição filosófica, a noção de uma “teoria da justiça” deve ser lida na 
chave de uma “teoria política” e não na de uma “teoria metafísica”.

 O problema que surge desta posição de Rorty – e sobre 
isto incidem meus questionamentos- é saber se a investigação dos 
pressupostos da justiça social, conduz necessariamente à metafísica. A 
minha resposta é obviamente negativa. Por que a pesquisa do “common 
sense” deveria nos conduzir a uma metafísica desprezível? Não é, pelo 
contrário, óbvia a necessidade de uma pesquisa crítica desse “common 
sense” sérvio que tem sido a causa de tanta crueldade na Iugoslávia? 

Este caso exemplar mostra que uma investigação ulterior do 
acordo estabelecido no “common sense”, mais do que uma questão 
de metafísica, é uma exigência irrevocável, uma exigência que é a 
possibilidade de uma normalização racional da ordem social. Embora 
não seja um argumento suficiente em si, pode-se dizer que talvez o 
“common sense” seja uma base segura para a teoria social em um país 
regido por uma democracia estável. E si Rorty considera que é este 
o caso estadunidense, devemos responde-lhe, pelo menos, que nem 
todos nós temos a sorte de viver nos Estados Unidos e, aliás, poder 
substituir a reflexão filosófica pela fidelidade de uma ordem normativa 
estabelecida. Parece inegável que a teoria da posição descentrada do ser 
humano não pode extinguir a reflexão sobre a dimensão comunicativa 
de sua existência. O próprio fato de reivindicarmos a universalidade dos 
direitos humanos pressupõe a pergunta de se a filosofia é ou não capaz 
de investigar o sentido dessa universalidade. 

*

Outro problema importante surge em relação às críticas que 
reivindicam a independência do indivíduo. Parece que na teoria geral da 
intersubjetividade temos ofuscado o indivíduo. Na teoria habermasiana 
o valor primordial não é dado à “certeza subjetiva”, senão só a aquilo 



280  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

que é comunicável em uma comunidade de comunicação. E, de acordo 
com isso, parece que a ideia do individual é destrutiva em relação aos 
objetivos da filosofia. Se continuarmos a dar conta das críticas, podemos 
agora notar a objeção segundo a qual a redução da razão filosófica à 
subjetividade universal ou à estrutura universal da comunicação ameaça 
com despossuir a filosofia da fantasia. A investigação kantiana do sujeito, 
segundo esta perspectiva, abriu caminho para a razão, mas fechou-o para 
a capacidade de se abrir para novas experiências históricas e individuais. 
Diríamos: à história, depois de Hegel, só lhe queda repete-se. 

De outro lado, também parece que a filosofia moderna matou 
a história. As críticas, a esse respeito, dizem: a história não pode ser 
reduzida a um único princípio, a uma lógica unidirecional. Seu sentido 
deve ser buscado na criatividade, no poético. Mais do que razoável, a 
história há de ser poética. Essa sugestão pode ser lida no conceito de 
“Différend”, de Lyotard, no de “Differance”, de Derrida, ou na ideia de 
uma comunidade antiedipiana, de Deleuze e Gatari. 

Em defesa da teoria da racionalidade comunicativa, poderia 
dizer, antes de mais nada, que sua importância pode ser compreendida 
se olharmos para outra alternativa moderna. Há propostas que parecem 
exigir uma coisificação do homem tornando-o um elemento anônimo 
do sistema social. Tal é a mensagem de Luhmann: o sistema não precisa 
do sujeito autónomo, não necessita da reflexão para funcionar. Pois 
bem, a teoria da racionalidade comunicativa reivindica a presença de 
um sujeito reflexivo, autônomo, resistente à coisificação. 

A questão pertinente agora é se é possível uma realização das 
exigências contidas nas críticas anteriores, ou seja, se é realista o desejo 
de um mundo no qual impere a pluralidade, as forças criativas do 
indivíduo, e no qual a história possa ser concebida como poíesis. O 
que é urgente dizer é que a Iugoslávia é um exemplo que mostra que a 
história, deixada a si mesma, não se manifesta precisamente como uma 
vontade poética. A autonomia e a liberdade do indivíduo competem 
com o raciocínio social. Não há indivíduo se ele não for reconhecido 
como sujeito. Esta idéia de Hegel é ainda atual. Consequentemente, 
não podemos conceber a história exclusivamente como possibilidade 
de “criação de si”, como propõe Rorty. Parece clara a necessidade 
de estabelecer, reflexiva e criticamente, condições dialógicas que 
possibilitem o reconhecimento do outro enquanto outro e não apenas a 
partir da imagem que cada um possui do racional. Para fazer justiça às 



Filosofia, Direito e Política - Volume 1 281  

exigências já examinadas de reconhecer a especificidade do outro, sua 
irredutibilidade, é preciso, antes de tudo, recuperar o outro, libertá-lo 
do perigo de sua eliminação, dá  espaço ao outro e, nesse sentido, a 
invocação do diálogo é a invocação da própria possibilidade do outro. 
Baudrillard, diga-se de passagem, se perguntou em forma acertada se, em 
um sentido radical, o “outro” existe no mundo moderno. Estar disposto 
ao diálogo significa estar disposto a reconhecer e aceitar o outro. Acho 
que, em alguma medida esta é a intenção da teoria habermasiana. 

Por todas estas razões, considero que reflexão filosófica e história, 
racionalidade comunicativa e criatividade, universalidade e pluralidade, 
não são termos irreconciliáveis de uma alternativa. É possível uma 
teoria da comunicação capaz, ao mesmo tempo, de ser uma teoria do 
indivíduo e de sua própria “criação” de si? Encontrar uma resposta para 
essa pergunta é um dos maiores desafios que o teórico da racionalidade 
comunicativa enfrenta na atualidade. Mas, por outro lado, o desafio 
que enfrentam os críticos desta teoria é descobrir como evitar um 
particularismo em que a diferença não seja entendida como egoísmo 
liberal e monólogo do indivíduo.  

Se na filosofia não temos mais os “mestres do pensamento”, 
daqueles que se falam que tem morrido, parece que temos de responder 
sozinhos a essas perguntas.

(Maio, 1995)

Referências

APEL, K. O. Transformation der philosophie, Frankfurt, 1972.

ARISTOTE. Éthique à Nicomaque, Paris, 1992.

BAUDRILLARD, J. “Paz de pitie pour Sarajevo”, Liberation, 7. 1. 
1993.

FERON, B. Yugoslavia, Orígenes de un conflicto, Madrid, 1995.

HABERMAS, J., LUHMANN, N. Theorie der Gesellschaft oder 
Sozialtechnologie, Frankfurt, 1971.

HEGEL, G.W.F. Rechtsphilosophie, Frankfurt, 1968.

HOBBES, Th. Leviathan, London/Glasgow, 1972.



282  Filosofia, Direito e Política - Volume 1

MACHIAVELLI, N. Il príncipe e altre opere politiche, Milano, 
1985. 

RAWLS, J. A Theory of Justice, Cambridge, 1971.

RORTY, R. The Priority of Democracy to Philosophy, en: 
Malachowski, A. (ed.), Reading Rorty, Oxford, 1980.

ROUSSEAU, J, J. Contrat Social, Ouvres III, Paris, 1817.

STEFANOV, N. WERZ, M. Bosnien und Europa, Frankfurt, 1994.




